29 maart 2026
Palm-of Passiezondag

Lezingen: Mat. 21,1-11; Jes. 50,4-7; Ps. 22; Fil. 2,6-11; Mat. 26,14(27,11-54)-27,66 (A-jaar)
Inleiding

Matteiis 21,1-11; 26,14(27,11-54)-27,66

De ietwat wonderlijke montage van verschillende fragmenten uit het lijdensverhaal van
Matteiis heeft tot doel het thema van Palmzondag met dat van het lijdensverhaal te verbinden.
Dat is niet zonder risico: het is zonneklaar dat de menigte Jezus als Messias (= zoon van
David) binnenhaalt. Dat een dergelijke manifestatie explosief kan zijn in het oog van de
Romeinse bezetter behoeft geen betoog. Vooral rond Pasen was het besef levend dat de farao
in de gedaante van de Romeinse keizer rondwaarde en dat bevrijding: van duisternis naar het
licht van de bevrijding, geboden was. Overigens suggereert het liturgisch leesrooster een
opeenvolging van de intocht in Jeruzalem en het lijdensverhaal, maar het evangelie kan heel
goed twee ver uit elkaar liggende gebeurtenissen hebben willen aanduiden. Jezus onthield
zich van provocaties, maar dat geldt wellicht niet voor al zijn leerlingen, terwijl de kruisdood
van Jezus toch wel een poging van de Romeinen was, hierbij geadviseerd door de joodse
leiders van de tempel (niet de farizee€n), om de onrust van de menigte in te dammen.

Matteiis schreef echter decennia later en projecteerde de groeiende verwijdering tussen
synagoge en de eerste (joodse) christenen terug op de beschrijving van het lijdensverhaal,
inclusief de betrokkenheid van farizeeén, die historisch gezien juist dicht bij Jezus stonden.
Vandaar bij Matteiis de beruchte zin: ‘Zijn bloed kome over ons en onze kinderen’ (27,25),
een massieve beschuldiging van heel het volk! Dat staat wel haaks op de intocht in Jeruzalem
en ook op terloopse zinnetjes zoals: ‘vele vrouwen keken op een afstand toe. Ze waren Jezus
vanuit Galilea gevolgd om voor Hem te zorgen’ (27,55), en ook, na de parabel van de
misdadige wijnbouwers die wel ten onrechte als substitutie van Isra€l door de kerk wordt
uitgelegd: ‘Ze (de leiders) vreesden het volk want dat beschouwde Jezus als een profeet’
(21,46, vgl. 21,11). Het volk stond dus in grote getale achter Jezus.

Typerend voor Matteiis zijn de talrijke ‘bewijsplaatsen’ uit de Hebreeuwse Bijbel (of
Septuagint); zo ook het citaat uit de profeet Zacharia 9,9 waaruit blijkt dat het rijden op een
ezel teken van de Messias is. Dat het parallellisme bij Zacharia slechts één ezel bedoelde (vgl.
ook Mar. 11,2), terwijl Matteiis er twee heeft begrepen, is verder van weinig belang.
Belangrijker is de symboliek van de ezel, die in tegenstelling tot het rijden op een paard, voor
eenvoud staat. De berijder, de Messias is dan ook zachtmoedig, een koningschap dat in alle
opzichten het omgekeerde is van de machthebbers van deze wereld. We vinden datzelfde
motief al vanaf het Magnificat bij Lucas tot aan Jezus voor Pilatus en dus ook hier, als
kenmerk van de Messias.

Dat koningschap dat ‘niet van deze wereld is’, mag niet worden verstaan als apolitiek of als
een louter spirituele zaak, maar als een weerloze overmacht die sterker is dan de macht van
wapens en geld. Daarin te geloven én ernaar handelen is de opdracht van de messiaanse
gemeente die kerk heet.

Zowel de uitroep: ‘Hosanna, zoon van David’, als de symboliek van de ezel en de lof van
(palm)takken maken duidelijk dat de intocht in de stad Jeruzalem als messiaans moet worden
beschouwd. Recente pogingen om de betekenis van Jeruzalem en Palestina voor het nieuwe



Testament af te zwakken lijken niet geslaagd: Jeruzalem en de tempel, die in 70 nChr. door de
Romeinen werd verwoest, maakten een nieuwe theologie van de tempel nodig voor de eerste
christenen, maar in onze perikoop vinden we dat nog niet terug. Het land Palestina speelt
wellicht daarom een geringe rol in de evangelién als landbelofte, omdat Jezus en zijn
leerlingen daarin feitelijk onbevangen woonden, met een gemengde bevolking, onkundig van
het feit dat daarover 2000 jaar later zo fel zou worden gestreden.

Jesaja 50,4-7

In het verleden werden passages uit de Hebreeuwse Bijbel als directe profetieén,
voorspellingen gezien van het optreden van Jezus. Vreemd genoeg kwam de eigen boodschap
van zo’n tekst dan niet goed uit de verf, terwijl die pas dan ook zinnig op Jezus kan worden
betrokken. Jesaja spreekt over profetisch onderricht aan Sion dat zich getroost zal weten en
over een boodschap aan de volkeren der wereld (51,4). Particularisme en universalisme gaan
dus hand in hand, zonder dat de een tegen de ander wordt uitgespeeld. In onze perikoop wordt
benadrukt dat een profeet ondanks dat veel heeft te verduren: slagen op de rug, uitrukken van
de baard, bespuwing. Geen wonder dat de kerk hierin een voorzegging van het lijdensverhaal
heeft gezien. Maar desondanks houdt de profeet van zijn volk: dat zouden christenen moeten
bedenken willen ze anti-joodse prediking vermijden, waarbij het jodendom (onhistorisch) de
volledige verantwoordelijkheid voor de kruisiging van Jezus (een Romeins executiemiddel
voor niet-Romeinen, slaven) krijgt toegeschoven. Indrukwekkend is hoe Jesaja God als
pleitbezorger te hulp roept tegen zijn belagers: ‘Nabij is Hij die mij vrijspreekt, wie spant een
rechtszaak met mij aan? ...Zie de Heer staat mij bij, wie veroordeelt mij dan nog’? (50,8v).
Dit is nogal verwant aan hoe Job zijn rechtsgeding voert: ‘Ik weet dat mijn Losser/Verdediger
leeft!” (Job 19,25).

Psalm 22

Psalm 22 vormt al in de evangelién zelf het decor van het lijdensverhaal. Sommige psalmen
bestaan uit twee stemmingen: agressie/ wanhoop tegenover vrede/Godsvertrouwen, waarbij
de biddende mens als het ware meegenomen wordt van de eerste naar de tweede stemming.
Zo ook Psalm 22. Bijzonder is de uitleg van de joodse filosoof Erich Fromm: hij betoogt dat
de spil van de psalm wordt gevormd door een woord dat in veel vertalingen wordt weggelaten
omdat ze er geen raad mee weten: ‘anitani = Gij hebt mij geantwoord (v. 22). De verlatenheid
zowel van de moederschoot (22,10) als van vaderlijke richtlijnen (22,5) is immens: noch
overgeleverde wijsheid noch geborgenheid lijken nog troost te bieden, een existenti€le crisis
die heden ten dage ook is aan te wijzen. Dit alles maakt plaats voor uitzicht, gemeenschap en
Godsvertrouwen en wel door een onverwacht aangesproken worden, een antwoord dat alles
anders maakt. Lofzang blijkt mogelijk, ja het blikveld reikt tot aan de uiteinden der aarde, zo
sterk is het isolement doorbroken. Het einde van de psalm: ‘Omdat het door Hem is
volbracht’ (22,32), zou zelfs doorklinken in het kruiswoord: ‘Het is volbracht’.

Geen wonder dat de synagoge, misschien wel enigszins in competitie met het vroege
christendom, deze zelfde psalm heeft toegepast op Esther, bevrijder van haar volk ondanks dat
ze werd belaagd door hovelingen aan het hof en met name door Haman.

Filippenzen 2,6-11
Zie: Bert Jan Lietaert Peerbolte, ‘Filippenzen. Wat navolging verdient’ in: Henk Janssen & Klaas Touwen (red.),
Paulus zelf, Vught 2014, 20162, 90-95



Preekvoorbeeld

Keer op keer kun je merken dat symbolen in onze maatschappij van belang zijn. Of het nu
gaat om een zee van oranje vlaggetjes in bepaalde wijken bij een wereldkampioenschap
voetballen, of om omgekeerde Nederlandse vlaggen op het boerenland, of het nu gaat om een
roos op Valentijnsdag of om bloemen op een plek waar iemand verongelukt is, of het nu gaat
om massale rode demonstraties of om demonstraties waar (gezichtsbedekkend) zwart
overheerst. Deze voorbeelden maken duidelijk dat symbolen meer zijn dan een leuke
versiering of aankleding, dat ze belangrijk zijn én dat er een problematische kant aan
symbolen zit. Ze zijn niet altijd eenduidig of duidelijk. Als je oranje alleen maar verbindt met
een stoplicht, kom je niet ver in die wijken. Rozen staan op Valentijnsdag voor iets anders dan
tijdens een verkiezingsstrijd. En, nog belangrijker, ze kunnen ook misbruikt worden.

In de lezingen van vandaag komen twee symbolen voor. Het belang en het problematische van
symbolen klinken in de lezingen door. Een is hét symbool geworden van ons geloof: het kruis.
Het andere, de ezel, is niet zo belangrijk geworden. Maar het is goed toch even bij dat
symbool stil te blijven staan, niet alleen omdat het een rol speelt in de evangelielezing voor de
palmprocessie, maar ook omdat er een verband is tussen de ezel en het kruis.

Een van de oudste afbeeldingen van het kruis is een spot-grafiti waarschijnlijk uit het begin
van de 3de eeuw, ingekrast op een muur van een opleidingsinstituut voor paleisbedienden.
Een van die toekomstige bedienden is Alexamenos, een christen. Een medestudent maakt hem
belachelijk door hem biddend af te beelden bij een kruis waarop een mens te zien is met een
ezelskop. ‘Alexamenos aanbidt God’ staat erbij gekrast. Het gerucht ging dat christenen een
ezelskop aanbaden. Een gerucht dat waarschijnlijk gevoed werd door verhalen over joden die
een ezelskop of zelfs een ezel aanbaden. De Romeinse historicus Tacitus vertelt bijvoorbeeld
het verhaal dat de joden tijdens hun tocht door de woestijn door een kudde wilde ezels naar
een waterbron werden geleid en dat ze daarom een ezel vereerden. Tacitus geeft ook een
oordeel over deze ‘feiten’: het gaat om het laagste van het laagste. Vereren van dieren was
voor de Romeinen en Grieken al iets onbegrijpelijks, het vereren van een ezel maakte dat
alleen maar erger, omdat een ezel dan ook nog een van de minste van de dieren was.

In de evangelielezing voor de palmprocessie wordt het symbool van de ezel gebruikt, maar in
plaats van een belachelijk en negatief symbool is het hier een bewonderenswaardig en positief
symbool. Dat wil zeggen de eigenschappen die de ezel heeft worden niet ontkend, in
tegendeel het gaat om een lastdier. Maar die karakteristiek wordt anders gewaardeerd.
Zachtmoedigheid wordt niet als een zwakte beschouwd, maar als een sterkte. Dat de Koning
niet op een paard komt, maar op een ezel is een omkering van waarden: een echo van de
Zaligsprekingen en van het Magnificat. Die omkering is niet van vanzelfsprekend en roept
misverstand en spot op, zoals blijkt uit de episode in het lijdensverhaal waarin de soldaten
Jezus mishandelen en uit het opschrift op het kruis. En het is de vraag of dat misverstand en
spot beperkt zijn tot die tijd of dat ze eigenlijk van alle tijden is.

Die vraag dringt zich ook op bij dat andere symbool, het kruis. Het is altijd even schrikken
wanneer dat symbool gebruikt wordt door rabiaat rechtse groepen in het buitenland, maar ook
in ons eigen land gebeurt het. Zoals bij de bestorming van het Capitool in Washington werden
namelijk ook in Den Haag bij die grote betoging voor de laatste algemene verkiezingen
kruizen meegenomen. Het kruis is een ongemakkelijk symbool en al in het vroege
Christendom is dat te merken. Het duurt even voordat het kruis met daarop het lichaam van



Christus een breed geaccepteerde atbeelding wordt. Eerder zie je wel kruizen maar zonder
corpus, gevat in een zegekrans. Ook wanneer Christus op het kruis wordt afgebeeld, wordt Hij
eerder staand dan hangend afgebeeld, soms helemaal gekleed, waarbij de doornenkroon is
vervangen door een gewone kroon. Die laatste manier van verbeelden kun je nog verbinden
met de manier waarop het lijden en sterven van Jezus in het evangelie van Johannes wordt
verteld.

Maar in het passieverhaal dat we vandaag gehoord hebben, klinkt door wat Paulus zegt over
het kruis en het lijden en de dood waar het naar verwijst: aanstootgevend en dwaas (vgl. 1 Kor
1,22-25). Het kruis als symbool van het lijden en sterven van Jezus kan niet gebruikt worden
voor het aanzetten tot of verdedigen van geweld. Mensen die dat wel doen, zoals bepaalde
rechtsextremistische christenen, weten blijkbaar niet dat Jezus op het kruis bidt om vergeving
voor degenen die Hem als onschuldige vermoordden. Een echo van een van de bedes van het
Onze Vader, het gebed dat Jezus zijn leerlingen leert als het gebed bij uitstek. Mensen die het
kruis wel gebruiken voor het aanzetten of verdedigen van geweld, voor het uitsluiten of
vermoorden van ‘hen’, van mensen die ‘anders’ zijn, maken van dit symbool een travestie en
ontkennen daarmee centrale elementen van het christelijk geloof.

Wanneer Robert Prevost zich als pas gekozen paus presenteert onder de naam Leo X1V is het
eerste wat hij zegt een citaat uit het evangelie volgens Johannes: ‘Vrede zij u.” Dat is het
eerste wat de verrezen Heer zegt tot zijn leerlingen die zich uit angst opgesloten hebben. Geen
verwijt over hun gedrag tijdens zijn lijden en sterven (weglopen en verraad), en al helemaal
geen uiten van wraak. Integendeel. Met het eerste dat de verrezen Heer zegt, doorbreekt Hij
de al te gewone spiraal van geweld en wraak. Het gebed om vergeving op het kruis, krijgt hier
de positieve invulling van een herkansing. De nieuwe paus gebruikt drie woorden om de
vrede verder in te kleuren: ‘een ontwapenende, nederige en volhardende vrede.” Dat is waar
het kruis voor staat. Dat moeten we helder hebben en houden.

inleiding prof. dr. Marcel Poorthuis
preekvoorbeeld prof. dr. Herwi Rikhof



