4 april 2026
Paaswake

Lezingen: Gen. 1,1(26-31a) -2,2; Ps. 104 (Ps. 33) — Gen. 22,1-(-2.9a.10-13.15-) -18; Ps 16 —
Ex. 14,15-15,1; Ex. 15,1-6.17-18 — Jes. 54,5-14; Ps. 30 — Jes. 55,1-11; Jes. 12,2-6 — Bar. 3,9-
15.32-4,4; Ps. 19— Ez. 36,16-17a.18-28; Ps. 42-43 (Ps. 51) — Rom. 6,3-11; Ps. 118; Mat.
28,1-10 (A-jaar)

Inleiding

Tot aan het Tweede Vaticaans Concilie (1962—-1965) kende de rooms-katholieke liturgie op
zon- en feestdagen een eenjarige lezingencyclus waarin nagenoeg alleen het Nieuwe
Testament fungeerde. Het Missale Romanum van 1570 kende namelijk slechts drie feestdagen
waarop uit het Oude Testament werd voorgelezen: Driekoningen (Jes. 60,1-6), Goede Vrijdag
(Hos. 6,1-6; Ex. 12,1-11), en de Paasnachtwake met niet minder dan twaalf zogeheten
‘Profetieén’.

Na Vaticanum II is de situatie drastisch gewijzigd: er werd een lezingencyclus ontworpen met
structurele aandacht voor Oude en Nieuwe Testament en een evenredige inbreng van alle vier
evangelies. In het huidige Romeins Lectionarium worden voor de Paaswake niet minder dan
zeventien lezingen opgegeven. Omdat het onmogelijk is om die allemaal recht te doen, is
gekozen voor een selectie eruit.

Genesis 1 — Het mysterie van een nieuw begin

Bij het (voor)lezen van Genesis 1 komt een aantal zaken samen. Duisternis en chaos worden
verdreven door slechts een paar woorden: ‘Er zij licht.” In de liturgische context van de
Paasnacht verdwijnt de donkerte van Jezus’ dood en graf met de komst van het licht,
gesymboliseerd in het ontsteken van de kaars die even in het pas gewijde water wordt
gedompeld. Water en vuur zijn hier elkaars metgezel, in plaats van elkaars vijand.

Dat van oudsher specifiek in deze Paasnacht de catechumenen werden gedoopt is uiteraard
niet toevallig. Als gedoopte ontsnap je aan ‘de duisternis van de zonde’ en word je
opgenomen in het licht.

Exodus 14 — In zee, maar toch op het droge

Welk wetenschappelijk commentaar je bij de passage uit Exodus 14 ook raadpleegt,
onmiddellijk kom je in een debat terecht over de verschillende bronnen waaruit deze tekst zou
zijn samengesteld. Wat daarbij het meest opvalt, is dat de geleerden het absoluut niet eens
kunnen worden over een oplossing.

In plaats van te proberen daar een zoveelste theorie aan toe te voegen, is het veel beter om de
tekst zelf te laten spreken. Uiteraard roept het verhaal vragen op, zoals: had de passage over
de doortocht door de Rode Zee niet wat korter gekund? En: waarom moet alles meerdere
keren herhaald worden? Het verhaal is zo uitgebreid, omdat hier het meest beslissende
moment in de beleving van het volk Isra€l wordt verteld, herinnerd en tegelijk in
dankbaarheid gevierd.

Vuurzuil en wolkkolom fungeren als duidelijke symbolen van Gods aanwezigheid. Ze
verbeelden als licht en donker tevens het verschil tussen leven en dood. En overal in de
Schrift waar sprake is van een engel van God staat iets belangrijks te gebeuren.

Dat de doortocht door de Rode Zee inderdaad als een fundamenteel moment beschouwd moet
worden voor het volk Isra€l blijkt ook uit de inhoud van het lied in Exodus 15. De eerste helft
vertelt nog eens, nu op poétische wijze, de wonderbaarlijke redding.



Maar dan vindt vanaf vers 13 iets heel opvallends plaats. Vanaf dat vers vertelt het gedicht
hoe het Isra€l, veel later in het land, is vergaan, terwijl ze binnen de context van het boek
Exodus nog aan de lange weg erheen moeten beginnen. De dichter kan zich gewoon niet
inhouden en ‘verklapt’ al de toekomstige ontwikkelingen; met als hoogtepunt het heiligdom
op de berg dat, opvallend genoeg door God zelf, koning voor eeuwig en altijd, is gebouwd
(15,18).

Romeinen 6 — Zonde — dood/ doop — leven

De Brief van Paulus aan de Romeinen is geen gemakkelijk brok theologie. De
kerkgeschiedenis weet daar alles van. Augustinus, Maarten Luther, Karl Barth, om slechts een
paar namen te noemen, hebben een blijvend stempel gedrukt op de uitleg van ‘het oudste van
de literaire meesterwerken van het christendom,” aldus Theo de Kruijf, Romeinen (Belichting
van het bijbelboek), Boxtel 1990, 5.

Het verdient aanbeveling om de passage uit de Romeinenbrief zowel naar voren als naar
achter iets uit te breiden (6,1-14), om op deze manier iets meer grip op het betoog van Paulus
te krijgen. Het kan daarbij behulpzaam zijn om de tekst te raadplegen in Bijbel in Gewone
Taal, Haarlem/Heerenveen 2014.

Aanknopingspunt is hetgeen vanaf 5,12 wordt gezegd. Door de zonde van één mens, Adam,
zijn zonde en dood in de wereld gekomen, maar dankzij één mens, Jezus, zullen we eeuwig
leven. Door de doop hebben we ervoor gekozen om bij Jezus te horen. Kunnen we dus
onbeperkt zondigen, omdat we door de doop zijn bevrijd? Natuurlijk niet! Want bij de keuze
van de doop hebben we plechtig beloofd de zonde te mijden. Daarom is het van belang dat in
de Paasnacht de doopbeloften worden vernieuwd ten overstaan van de gemeenschap.

Zie: S. Lamberigts, ‘Romeinen. Christus, onze gerechtigheid’ in: Henk Janssen & Klaas Touwen (red.), Paulus
zelf. De zeven echte brieven, Vught 2014, 20162, 75-86

Matteiis 28 — Het graf bewaakt door twee partijen

De evangelielezing voor vandaag zou eigenlijk al in 27,57 moeten beginnen. Vanaf dit punt
worden namelijk al bouwstenen klaargelegd. Een zekere Jozef uit Arimatea legt het lichaam
van Jezus in een nieuw graf, rolt vervolgens een steen voor het graf en vertrekt. Twee Maria’s
gaan tegenover het graf zitten en blijven daarachter. Dit wekt de suggestie dat zij een soort
bewaking vormen van het graf. De tegenpartij, hogepriesters en farizeeén, vragen Pilatus om
bewakers bij het graf te posteren, omdat ‘die bedrieger heeft gezegd: na drie dagen zal ik uit
de dood worden opgewekt’ (27,63v).

De uitvoerige tijdsbeschrijving in 28,1 mag op het eerste gezicht vreemd overkomen, maar is
dat niet. Immers, die aangekondigde derde dag is nu aangebroken. De twee Maria’s komen de
situatie bij het graf in ogenschouw nemen; de vertaling ‘naar het graf komen kijken’ is mij te
vlak, te toeristisch.

Er ontstaat ‘een grote aardbeving’, mogelijk een verwijzing naar 8,24 waar Jezus slaapt! De
beving wordt veroorzaakt door een engel van de Heer; er staat dus iets fundamenteels te
gebeuren! Het is heel tekenend dat de evangelist eerst vertelt wat de engel doet met de steen
en dan pas hoe hij eruitziet. De bewakers zijn er onmiddellijk door uitgeschakeld. Heel
ironisch natuurlijk binnen de context van het verhaal: ‘ze werden als doden.’

Jezus zoeken

Je leest er gemakkelijk overheen: ‘ik weet namelijk dat jullie Jezus zoeken.’ Dit motief is
nogal opmerkelijk, omdat het tot nu toe in het verhaal geen enkele rol speelde. De steen is
immers voor het graf gerold. De focus van de vrouwen is op het graf (27,61; 28,1), niet op het
zoeken van Jezus. Opvallend genoeg gebruiken ook Marcus (16,6) en Lucas (24,5) bij deze



scéne het woord ‘zoeken.” Het is daarom zeer waarschijnlijk dat ook Matteiis deze
formulering aan een gemeenschappelijke traditie heeft ontleend.

Dat de engel spreekt van ‘Jezus, de gekruisigde’ is natuurlijk de aanloop naar het complete
tegenbeeld: ‘Hij is opgewekt zoals Hij gezegd heeft’. Deze passieve werkwoordsvorm is een
zogeheten passivum divinum, een rechtstreekse verwijzing dat God zelf de handelende
persoon is. Het lege graf is het ‘bewijs’ dat Jezus’ voorspelling werkelijkheid is geworden. Er
heeft iets wonderbaarlijks plaatsgevonden.

De opdracht aan de vrouwen

De twee Maria’s spelen in het verdere verloop van het verhaal een uiterst belangrijke rol. Zij
worden door de engel tot boodschappers aangesteld om snel aan de leerlingen te melden dat
Jezus leeft en dat ze naar Galilea moeten gaan en Hem daar zullen zien. In Galilea is het
immers allemaal begonnen (3,13)

In het oude Missale Romanum eindigde met dit vers 7 de evangelielezing van de Paaswake. In
het huidige Lectionarium is er gelukkig voor gekozen om de lezing met enkele verzen uit te
breiden. Ontzet en opgetogen tegelijk verlaten ze het graf en voor de tweede keer in kort
bestek horen we het woord ‘snel’ (v. 8). En daar is Jezus die hen dezelfde boodschap opdraagt
als de engel eerder deed. Terwijl van de engel werd beschreven hoe hij eruit zag (28,3), is dat
bij Jezus niet het geval; alleen zijn naam wordt vermeld.

De vrouwen vervullen hier een opmerkelijke rol. Ze zijn de eersten die de levende Jezus
ontmoeten, Hem vastpakken en aanbidden. Ze zijn dus de allereerste getuigen dat de
opstanding werkelijk heeft plaatsgevonden. Het is heel opmerkelijk dat zij deze rol krijgen
toebedeeld, want in het oude Israél werden vrouwen en slaven niet als betrouwbare getuigen
aanvaard of in elk geval als minder betrouwbaar dan mannen. Dat de twee Maria’s dus de
eerste getuigen zijn van de levende Heer is een zeer bijzondere gebeurtenis.

Een laatste klein detail kleurt dit verhaal. Waar de engel de vrouwen zegt om het aan Jezus’
leerlingen te gaan vertellen, worden dezen in de woorden van Jezus zelf ‘mijn broeders’
genoemd.

Literatuur
Elmar Niibold, Entstehung und Bewertung der neuen Perikopenordnung des Rémischen Ritus fiir die Messfeier
an Sonn- und Festtagen. Paderborn 1986, 19-170.

Preekvoorbeeld

Het kan donker zijn in ons leven, donker door onze angst, ziekte, eenzaamheid of door dat
alles tegelijk. Donker is het als we alle hoop op toekomst hebben verloren, als onze idealen in
duigen zijn gevallen, wanneer een relatie met een geliefde werd verbroken of een geliefd
iemand is gestorven. Al die pijnlijke ervaringen worden opgeroepen door de duisternis
waarmee deze paaswake begon...

Maar in die duisternis ging vuur branden en werd een licht ontstoken. Zo werd uitgebeeld dat
Gods Licht zich een weg zoekt doorheen ons leven. Alles wat ons bezighoudt, de toekomst
van onze kinderen en kleinkinderen en het lot van de hele wereld, op dat alles hebben we
slechts echt zicht als we het — wie weet na hoeveel moeite — kunnen zien in het licht van een
heel nabije God die met ons meevoelt. Dan merk je dat God woorden spreekt van troost en
bemoediging, woorden die toekomst verzekeren over elke duisternis heen.



Zo hoorden we in het verhaal van de schepping: God roept dat er licht moet zijn. Duisternis
en chaos worden verdreven, en er was licht! En in het verhaal van de uittocht uit Egypte
hoorden we dat onze God zijn volk uit de slavernij bevrijdt. Al is er nog zoveel dat we over
God niet weten, is het toch onze overtuiging dat onze God een God is die mensen tot leven
roept en wil dat we bevrijd kunnen leven. Soms zien we het, misschien maar even, dat we op
geen enkele manier uit Gods hand vallen. Zoals Jezus die in dat zwarte gat van de dood viel,
maar opgevangen werd door een God-die-Liefde is.

Van dit ‘mysterie van ons geloof” getuigt het evangelieverhaal. En om te laten zien dat God in
dit hele gebeuren heel intens betrokken is, komt ook hier een engel van de Heer in het verhaal
voor. Dankzij God heeft Jezus de dood achter zich gelaten voor een heel nieuw leven.
Onomwonden staat er dat de gekruisigde Jezus door God uit de dood is opgewekt; niet dat een
dode Jezus weer levend is geworden (en dan later nog eens is moeten sterven). De verrijzenis
brengt Hem niet terug tot een bestaan als voor zijn dood. Hij is niet teruggekeerd, maar Hij is
aangekomen. Hij werd opgewekt tot een niéuw leven in Gods intimiteit. Dat is ‘eeuwig
leven’, niet een eeuwigdurend leven, maar een onbeperkt ervaren van geluk, want opgenomen
in een Liefde zonder eind.

Van buitenaf bekeken lijkt Jezus’ leven een mislukking. Zijn vijanden hadden Hem gedood en
waren ervan overtuigd dat ze Hem voorgoed het zwijgen hadden opgelegd. Maar dat liet God
niet zomaar gebeuren. God bleef Jezus trouw en heeft Hem uit de dood opgetild. Maar slechts
na verloop van heel wat tijd geloofden zijn leerlingen dat Hij leeft. Geleidelijk ervaarden ze
dat Hij hen niet in de steek laat en dat Hij op een gans andere manier met hen is. Uit die
ervaring kwamen ze tot het inzicht dat Hij niet in de dood is gebleven, maar dat Hij is
opgestaan uit de dood. En daarvan getuigen ze. Ze moeten naar Galilea gaan, want daar is
alles begonnen en ze moeten weer van vooraf aan beginnen.

Als jaren later de evangelién tot stand komen zijn het geen reportages, geen
ooggetuigenverslagen, maar een manier om vooral in beelden en verhalen hun geloof uit te
drukken dat Hij er is, ook al is Hij gestorven. Ze bieden ons goede gronden om ons
vertrouwen te schragen, bewijzen zijn er niet en meer informatie hebben we niet.

En wij, hier samen in deze Paaswake, wij proberen Jezus op zijn weg te volgen tot ook wij
ooit zullen thuiskomen bij God en onbeperkt van Gods Liefde zullen genieten. Naar die
toekomst zijn we onderweg en onze hoop op die toekomst geeft zin en richting aan ons leven.
Maar dat houdt een enorme uitdaging in voor ieder van ons, want het is Gods vurigste wens
dat aan elke duisternis en aan al het kwaad in de wereld een einde komt. En daarvoor rekent
God ook op ons.

Overal waar sindsdien mensen leven in de stijl van Jezus en opkomen tegen haat en terreur,
honger en geweld, of voor het behoud van de schepping, daar gebeurt opstanding. Zo kan ons
leven ook een opstandingsverhaal zijn, wanneer we — in de mate en op een manier die voor
ons haalbaar is — elkaar aanvaarden, voor elkaar zorgen, elkaar troosten, elkaar vergeven...
Dan is verrijzenis een gebeuren dat voortduurt, dat geschiedenis maakt; en dat is al heel veel
liefde metterdaad, al is het allemaal nog onaf en verre van volmaakt. Maar we geloven dat wat
we tijdens ons leven samen met anderen in liefde hebben opgebouwd, bij onze dood door God
wordt voltooid. Geloven in leven na de dood is dan geloven dat ons leven geen doodlopende
weg 1s, maar uitloopt op niets dan Liefde-met-een-hoofdletter. Dat is de radicalisering van ons
geloof dat God trouw is aan ons, en Hij houdt niet op trouw te zijn als ons hart het begeeft of



onze hersenen uitvallen. Juist in deze wereld die getekend is door gruwel en geweld, wordt
het mogelijk anders naar de realiteit te kijken en een ander verhaal te vertellen, een
opstandingsverhaal dat zegt dat dood en geweld, haat en vijandigheid, niet het laatste woord
hebben. Daaruit kunnen we moed en geloof putten, voor vandaag en morgen.

inleiding prof. dr. Panc Beentjes
preekvoorbeeld Paul Heysse



