
3 april 2026 

Goede Vrijdag 

 

Lezingen: Jes. 52,13-53,12; Ps. 31; Heb. 4,14-16; 5,7-9; Joh. 18,1–19,42 (A-jaar) 

 

Inleiding 

 

Wanneer we op zoek gaan naar verbanden tussen de teksten die voor de dienst op deze Goede 

Vrijdag bijeen zijn geplaatst, kunnen we eerst bezien waar het Johannesevangelie in het paas- 

en (dus ook) passieverhaal zou kunnen herinneren aan het laatste lied van de knecht van JHWH 

uit (het tweede deel van) het boek Jesaja. 

Jesaja 52,13–53,12 en Johannes 18,1–19,42 

In de (volgens Veerkamp) eerste grote verteleenheid – na de inleidende vertelling van de 

arrestatie van Jezus en het verhoor door de leidende priester, dat in dit evangelie inhoudelijk 

weinig voorstelt (Joh. 18,1-27) – vindt een voortdurende afwisseling plaats van scènes waarin 

Pilatus pogingen doet tot verhoor van Jezus binnen het pretorium, en zijn overleg of 

confrontatie met de hoogste priesters en hun dienaars daarbuiten, die niet naar binnen willen 

gaan vanwege het naderende Pesachfeest (Joh. 18,28–19,16). De grote vraag daarbij voor 

Pilatus is, of Jezus zich inderdaad als koning over Judea heeft opgeworpen, zoals de 

beschuldiging luidt. Hij vindt daarvoor geen grond, en ontdekt dat de hogepriesters de 

voorkeur geven aan de vrijlating van Bar-abbas (ook een zoon van de vader), de terrorist 

(lèstès, 18,40). Hij lijkt op een van de aanvoerders van de latere, ook messiaanse maar anders-

messiaanse, opstandige beweging die op de catastrofe van de joodse opstand zal uitlopen (en 

voor de aantrekkingskracht waarvan Simon Petrus gezien Joh. 18,10v. evenmin ongevoelig 

blijkt).  

Pilatus doet wel een concessie aan de priesterelite. Hij laat Jezus door zijn soldaten in het 

gezicht slaan en van een doornenkroon voorzien. Twee woorden hier herinneren aan de 

passage in Jesaja 50,4-9, waar de knecht zegt: ‘mijn rug heb ik prijsgegeven aan wie sloegen 

(mastigoun), mijn wangen gaf ik prijs aan kaakslagen (rapísmata)’: dat is een houding van 

niet-gewelddadige weerstand. Vervolgens presenteert de politicus de aldus toegetakelde 

aangeklaagde aan de priesters met de woorden: ‘Zie, de mens’ (Joh. 19,5).  

Zonder het te weten zinspeelt hij daarmee op wat de schriften zeggen over de knecht: ‘veracht 

en opgegeven door de mensen, mens (isj, ‘man’) van smarten, bekend met ziekte, als één voor 

wie men het aangezicht verbergt’ (Jes. 53,3). Bij de profeet voegen de vertegenwoordigers 

van de volkeren daaraantoe: ‘Wij hebben niet met hem gerekend, maar waarlijk, onze ziekten 

heeft hij gedragen, onze smarten heeft hij getorst; wij hebben hem getekend als een 

geplaagde, geslagen door God en vernederd, maar hij werd doorboord om onze misdaden’ 

(Jes. 53,3cd-5a).  

Dat is een opmerkelijke uitspraak. Niet alleen herkennen de woordvoerders van de volken in 

deze geplaagde mens een spiegel van hun eigen handelen, namelijk van de kwetsuren die ze 

vanuit hun machtswil bij anderen aanbrengen, maar ook brengen ze tot uitdrukking dat wat ze 

bij hem waarnemen, henzelf ten goede komt: dat beweegt zich op de rand van wat er over het 

heil dat van de rechtvaardige uitgaat als goede boodschap voor misdadigers te zeggen valt.  

Johannes drukt het plaatsvervangend handelen van Jezus uit met een ander beeld. Evenals in 

de andere evangeliën komt hier de figuur in het spel van Bar-Abbas (‘zoon van de vader’, in 

het Aramees), van wie Jezus de plaats inneemt. Deze Bar-abbas is een terrorist (lèstès), een 

voorloper van de gewelddadige Zeloten. De religieuze en politieke en religieuze leiders van 



Judea eisen zijn vrijlating, en daarmee de ondergang van Jezus. Pilatus de politicus zal daar 

niet blij mee zijn geweest, maar hij heeft de tempelelite zelf de keus gelaten. Pilatus kan in 

Jezus namelijk niet meer dan een armzalig wezen zien, een karikatuur van koningschap. De 

heersende kerk denkt er weinig anders over, en ontbeert zelfs de humor om hier het woord 

‘koning’ in de mond te nemen. Maar de gemeente die hóórt, weet anders. Wellicht geldt dit 

ook wanneer, nadat de priesters bij deze deal definitief hun volstrekte loyaliteit aan caesar 

hebben uitgesproken (Joh. 19,15), Pilatus Jezus overlevert om de kruisdood te ondergaan, en 

Jezus vervolgens zelf zijn kruis draagt (Joh. 19,17); doet ook dát de getrouwe hoorder niet 

denken aan het slot van dit lied van de knecht: ‘De zonde van de velen heeft hij gedragen, 

voor de misdadigers staat hij in’ (Jes. 53,12)? 

Wanneer dan, als tegen de avond de ‘voorbereiding’ voor het pesachfeest is aangebroken, de 

soldaten vaststellen dat Jezus al gestorven is, ‘breken ze zijn beenderen niet’ (Joh. 19,36). De 

evangelist denkt daarbij aan het gebod uit het uittochtverhaal, dat van het Pesachlam ‘geen 

been zal worden verbrijzeld’ (vs. 36; Ex. 12,10.46 LXX). Het Pesachlam herinnert aan Jesaja 

53, alwaar in vers 7 staat: ‘zoals een lam dat naar de slacht gebracht wordt, doet hij zijn mond 

niet open’. Daarbij kunnen we bedenken, dat de Palestijnse Targoem bij het verhaal van de 

geboorte van Mozes een woordspel aanbrengt tussen het Aramese woord talya, ‘lam’, en de 

talya d’Elaha, de ‘knecht van de Heer’ (Deurloo 2006, 115).  

Datzelfde woordspel lam/knecht kan ook bij Johannes doorklinken. Het is onvoorzichtig, dit 

‘lam dat ter slachting wordt geleid’ te snel met een offerhandeling in verband te brengen. Het 

duidt er allereerst op, dat dit jonge dier onschuldig tussen de wielen raakt (Kroon, geciteerd in 

Van den Herik 2024, 86). Over een al dan niet cultische betekenis van asjam (gave, schuld) in 

Jes. 53,10 bestaat onder uitleggers ook allerminst eenstemmigheid (Visser 2021, 197; ook 

Moffit 2022, 52v.). Het paaslam is evenmin een offerdier. Wanneer het geslacht is, zal het 

bloed aan de huisdeuren van de kinderen Israëls het grote onderscheid aanduiden tussen hun 

bestaan en de op bloed van slaven gebouwde welvaart in het rijk van farao, dat ten einde 

komt. De paaslammeren nu worden – in Jezus’ tijd nog: op het tempelplein – in gereedheid 

gebracht om in die huizen te worden gegeten. Dít ene paaslam wordt geslacht vanaf het zesde 

uur (Joh. 19,14), anders dan bij de synoptische evangeliën waar een etmaal eerder de 

seideravond is gevierd. Zó kan de conclusie luiden: ‘ons paaslam is geslacht: Christus’ (1 

Kor. 5,7), en de gedachtenis dáárvan kan voortgaan ook wanneer de tempel en de daarbij 

behorende elite vergaan zijn, tot de dag van heden! 

Psalm 31 

Psalm 31 is een lied vol klacht én vol vertrouwen. Een klacht, zoals in de verzen 18-23 

verwoord, komt de Johanneïsche Jezus vanaf het kruis evenwel nu net niet over de lippen. 

Daarvoor gaat de Mensenzoon té soeverein het volbrengen van zijn werk (Joh. 19,30a) 

tegemoet. Lucas haalt wel het zesde vers aan: ‘in Uw hand beveel ik mijn geest’ (Luc. 23,46), 

en dat past ook geheel in het derde evangelie, waar de Geest Jezus doet ontvangen worden 

(Luc. 1,35), op Hem neerdaalt (Luc. 3,22) en Hem aandrijft (Luc. 4,1) om dan tenslotte weer 

aan de Schenker terug gegeven te worden, maar Johannes zegt het anders: ‘het hoofd buigend 

leverde Hij de geest over’ (Joh. 19,30b). Judas levert Jezus over aan de soldaten van de 

priesters (Joh. 18,2.5.36; 19,11), dezen op hun beurt leveren Hem over aan Pilatus (18,30.35) 

en Pilatus levert Hem over tot zijn kruisiging (19,16). Maar Jezus zelf levert de Geest over, 

zodat zijn overlevering, die bij Juda(s) inzette, van dan af voortgang vindt. Bij Johannes valt 

Pinksteren dus al op Goede Vrijdag (Naastepad, 57). 



Hebreeën 4,14-16; 5,7-9 

De twee fragmenten uit de Hebreeënbrief tenslotte spreken over Jezus als de hogepriester, die 

in zijn aardse leven deelhad aan onze zwakheden, verzocht is geweest (Heb. 4:15), in grote 

angst met smeekbeden om verlossing heeft geroepen, en op die wijze gehoorzaamheid heeft 

geleerd (Heb. 5,7-8). Net als de psalmwoorden past dit beeld minder bij de soevereine 

Mensenzoon van het Johannesevangelie. Een dramatische schreeuw tot de Vader vanaf het 

kruis vernemen we daar niet. Het is ook de vraag, of Johannes Jezus wel als een hogepriester 

ziet die, zoals de Heidelbergse Catechismus zegt, ‘tijdens heel zijn leven, maar in het 

bijzonder aan het einde daarvan, Gods toorn tegen de zonde gedragen heeft’ (HC Z 55/ vr. 

37). Het lam Gods bij Johannes draagt de zonde wel, maar draagt deze vooral wég (Joh. 1,29). 

En Hij verschijnt wel voor de hogepriester, Annas (Joh. 18,13), maar die maakt weinig 

indruk, net als zijn schoonzoon Kajafas (vgl. Joh. 11,49v). Er is zelfs voorgesteld, als de 

eigenlijke hogepriester de arme Lazarus te beschouwen, die naar zijn Hebreeuwse naam 

Eleazar heet, de kleinzoon van Aäron, tegenover wie Jozua=Jezus dan als de koninklijke 

redder verschijnt (Num. 27,19; Boendermaker/Monshouwer 1993, 140v.). In de 

Hebreeënbrief kan de aardse Jezus trouwens ook geen hogepriesterambt vervullen, omdat Hij 

niet uit het huis Levi maar uit Juda stamt (Heb. 7,14). De verhoring van zijn aardse angsten is 

pas gekomen na de verlossing uit de dood, ofwel zijn opstanding (Heb. 5,7; Moffitt, 75). En 

zijn hogepriesterschap ‘naar de orde van Melkhi-tsèdèk’ (Psalm 110,4) is Hem pas verleend 

nadat Hij ‘de hemelen doorgegaan is’ (Heb. 4,14), na zijn hemelvaart en zijn verheffing ter 

rechterhand van de Allerhoogste dus (Moffitt, 129). In zijn aardse leven vervulde Hij geen 

priesterlijk ambt, maar zijn aardse lot heeft Hem wel bij uitstek geëquipeerd om ons vanuit de 

hemelen blijvend bij te staan en tot voorspraak te zijn wanneer wij vrijmoedig tot Hem 

naderen (Heb. 4,16). 

Literatuur 

Th.J. M. Naastepad, Pasen en passie bij Johannes Deel 2, Kampen: Kok, 1986. 

J.P. Boendermaker en D. Monshouwer, Johannes. De evangelist van de feesten. Het vierde evangelie als 

liturgische catechese, Zoetermeer: Boekencentrum, 1993. 

Karel Deurloo, Onze lieve vrouwe baart een zoon. Kleine bijbelse theologie deel III, Kampen: Kok, 2006. 

Ton Veerkamp, Der Abschied des Messias. Eine Auslegung des Johannesevangeliums, TuK 30 (2007) nrs. 113-

115 (met een ‚überarbeitete Ausgabe‘ van vertaling en aantekeningen in 2015). 

Marco Visser, ‘Pars pro toto. Analyse van het pars pro toto in het werk van F.H. Breukelman en uitwerking aan 

de hand van de teksten over de knecht van JHWH in Jesaja. Een bijbels-theologisch onderzoek’, ACEBT 18, 2021. 

David M. Moffitt, Rethinking the Atonement. New Perspective’s on Jesus’s Death, Resurrection, and Ascension, 

Grand Rapids Mi.: Baker Academic, 2022. 

Jurgen van den Herik, In gesprek met Israël. Theologisch portret van Kleijs Kroon, Middelburg: Skandalon, 

2024. 

 

Preekvoorbeeld 

 

‘Zie de mens’ 

Met deze woorden tekent Pilatus misschien treffender dan hij zelf vermoedde, de persoon van 

Jezus en ons allen. Stilstaan bij de betekenis van Goede Vrijdag is een heftige confrontatie. 

Wij worden op deze dag geconfronteerd met het lijden en sterven van Jezus maar eveneens 

met het lijden in onze wereld en in ons persoonlijk leven. Hoe kunnen we in deze confrontatie 

het leven van Jezus en ons eigen leven plaatsen. Hoe kunnen we dan zin geven aan Jezus 

lijden en dood? En aan het lijden dat ons soms zo pijnlijk kan treffen?  



Op deze dag staat het kruis in ons midden en we zien een man gefolterd, naakt en met handen 

en voeten op een kruis genageld. Het kruis in de liturgie van Goede Vrijdag binnengedragen, 

toegezongen en vereerd als een teken van wat liefde en daadwerkelijke betrokkenheid in Gods 

Naam zeggen wil.  

Op zich was het kruis een martelwerktuig in handen van Romeinse onderdrukkers om mensen 

ter dood te brengen. Een martelwerktuig ga je toch ook niet zomaar vereren?  

Maar waarom dan wel het kruis, waarmee Jezus aan zijn einde is gebracht? Dit heeft alles te 

maken met wat Jezus voor ons wil betekenen, hoe Hij in zijn leven en dood op een kruis 

openbaart wie God voor ons mensen wil zijn. Door Jezus persoon worden wij allen geraakt. In 

zijn menswording wordt Gods menslievendheid zichtbaar. Heel ons menszijn wordt daarbij 

betrokken, het menszijn van ieder van ons, van u en van mij.  

Daarom raken de woorden van Pilatus ‘Zie de mens’ niet alleen Jezus maar ons allen. Het is 

niet zomaar iemand die gekruisigd is, die slachtoffer geworden is van zijn ideaal. Maar het 

gaat hier om iemand die leeft vanuit een intense verbondenheid met het Mysterie van het 

leven, de Eeuwige die wij samen met Hem ‘Onze Vader’ mogen noemen, die ons hoe dan ook 

nabij blijft en ons nooit laat vallen. 

De Schriftteksten van de Goede Vrijdagviering verdiepen op een bijzondere wijze waarom 

wij op deze dag Jezus’ Kruis prominent in ons midden mogen plaatsen. De woorden van de 

profeet Jesaja dienden zich al in de eerste vormen van de Jezusverkondiging aan om aan te 

tonen hoe Jezus’ leven verstaan wil worden. Jezus wordt gezien als de lijdende dienaar die op 

deze manier wil uitdragen wat Gods gerechtigheid, Gods solidariteit met ons mensen in al 

onze kwetsbaarheid betekent, en wat dit van Hem vraagt. De woorden van Jesaja lijken bijna 

letterlijk van toepassing op wat Jezus zelf heeft ondergaan aan foltering en dood en wat dat 

ook voor ons betekent. Hoe wij mensen ook door zijn dood, zijn volledige overgave 

bevrijding mogen ervaren van een levenshouding die wij zonde noemen, zonde als de weg 

van gerechtigheid zoeken los van God, waar eigenbelang voorop staat. 

Ook hier worden wij mensen vanuit onze verbondenheid met de menswording van Jezus in 

ons menszijn geraakt en wordt bevrijding geschonken met een leven vol perspectief. 

De evangelieteksten laten ons een Jezus zien die van het begin van zijn verkondiging de 

mogelijkheid heeft onderkend wat het kruis voor Hem kon betekenen en hoe dit ook zijn 

volgelingen zou raken. Jezus vraagt ook ons om het kruis op te nemen in zijn voetspoor om zo 

te komen tot Gods nieuwe wereld in bekende bijbelse termen ‘Gods koninkrijk’, een wereld 

waarin Gods gerechtigheid werkelijkheid mag worden. Een visioen dat uitdaagt en dat niet 

zonder slag of stoot gerealiseerd wordt. Lijden, dood, angst, twijfel zullen nooit afwezig zijn. 

Zij zijn bij Jezus aanwezig maar tekenen ook ons mensen.  

Zo zien we de uitspraak van Pilatus: ‘Zie de mens’ ook verwoord in Psalm 31 van de liturgie 

van Goede Vrijdag. De radeloosheid en de onmacht, de angst en de waaromvraag van Goede 

Vrijdag wordt hier in alle scherpte geformuleerd. Maar ook de angst, de onzekerheid, de 

uitzichtloosheid die wij mensen ervaren, denkend aan wat wereldwijd aan leed en onrecht 

mensen wordt aangedaan of overkomt. Maar tegelijkertijd de verwoording van Jezus’ diepe 

verbondenheid en vertrouwen in zijn Levensbron en hoe wij, u en ik, worden aangemoedigd 

om ook dat vertrouwen bij alle onzekerheid niet los te laten.  

Zo wordt Jezus getekend met de woorden: ‘Mijn God waarom hebt Gij mij verlaten’ maar ook 

met de woorden ‘Vader in uw handen beveel ik mijn Geest.’ Woorden van de mensenzoon als 

een blijvende inspiratie en uitnodiging. Zo mogen wij mens zijn.  



Ons menszijn wordt op deze Goede Vrijdag op een nieuwe wijze ingekleurd met de woorden 

uit de Brief aan de Hebreeën. Ook hier mogen we zeggen: ‘Zie de mens.’  

Jezus wordt Hogepriester genoemd, die ons menselijk bestaan deelt, afgezien van de zonde. 

Een impliciete verwijzing naar de hogepriester op de Jaarlijkse Verzoendag. Dan mocht hij 

het Heilige der Heiligen in de tempel binnengaan, de plek van Gods aanwezigheid ook wel 

aangeduid met ‘Gods heerlijkheid’ om daarna namens God verzoening en bevrijding te 

verkondigen van wat als zonde werd ervaren. 

Gods heerlijkheid in het Johannesevangelie wordt veelvuldig genoemd als datgene waarmee 

Jezus zich verbonden wist en die Hij ook ons heeft toegebeden. Het blijvende teken van Gods 

nabijheid hoe uitzichtloos wij ons ook voelen. Zo worden wij door Hem in ons menszijn 

blijvend aangeraakt. Zo wordt zijn menswording tot vervulling gebracht. Met het kruis als 

teken bij uitstek van Gods menslievendheid voor wie de dood niet het laatste woord is. Het 

teken van blijvende nabijheid en bevrijdende kracht wanneer ook wij oog blijven houden voor 

al wat kwetsbaar is.  

Dan worden de woorden ‘Zie de mens’ een opmaat om op een nieuwe manier te luisteren naar 

het lijdensverhaal uit het Johannesevangelie. Een vorm van verkondiging die voor zichzelf 

spreekt. 

 

inleiding prof. dr. Rinse Reeling Brouwer 

preekvoorbeeld drs. John Rademakers 


