
22 maart 2026 

Vijfde zondag van de Veertigdagentijd 

 

Lezingen: Ez. 37,12-14; Ps. 130; Rom. 8,8-11; Joh. 11,1(3-7.17.20-27.33b-)-45 (A-jaar) 

 

Inleiding 

 

Ezechiël 37,12-14 

De eerste lezing bevat de laatste verzen van de zogenaamde ‘dorre-beenderen-profetie’ in 

Ezechiël 37,1-14. Ezechiël, als profeet van de terugkeer uit de ballingschap, ziet het herstel 

van Israël. Hij wordt door de hand van de Heer in een dal vol dorre beenderen geplaatst. 

Veldslagen vonden in het oude Nabije Oosten vanzelfsprekend niet in de bergen plaats, maar 

in een vlakte of dal. Als in een vlakte, na de oorlogshandelingen, mensenbotten liggen dan 

gaat het om gesneuvelden, en wel om gesneuvelden die geen begrafenis hebben gekregen. De 

Heer vraagt aan de profeet of deze dorre botten nog tot leven zouden kunnen komen. Het 

klinkt als een retorische vraag, die alleen met neen te beantwoorden is. Maar dat doet de 

profeet niet. Hij laat het antwoord open: ‘Dat weet gij alleen’ (v. 4). 

De profeet krijgt te profeteren tot de beenderen (vv. 4-7). Deze voegen zich daarop aaneen, 

met pezen, spieren en huid. Maar ze leven nog niet. Daartoe moet de profeet ook nog 

profeteren tot de levensgeest (vv. 8-10). En nu komen ze echt tot leven. 

In vers 11 geeft de Heer aan de profeet uitleg: die dorre botten waren het volk Israël. Nu krijgt 

de profeet in de verzen 12-14 expliciet de opdracht om tot het volk te profeteren dat de Heer 

hen weer levend maakt. 

Een verschuiving treedt daarbij op van de vallei der dorre beenderen naar de graven (v. 13). 

Het gaat niet alleen om de onbegraven gesneuvelden van het volk, maar om hen allen, in welk 

graf ze ook liggen. 

 

Romeinen 8,8-11 

De tweede lezing sluit aan op de profetie van Ezechiël door de Geest die levend maakt 

centraal te stellen. ‘Vlees’ staat in de Bijbel voor fragiliteit en sterfelijkheid. Hiertegenover 

staat de ‘Geest’ die levend maakt, zelfs over de dood heen. 

Het bewijs daarvan is te zien in Christus Jezus die door de Geest van de doden is opgewekt. 

Zoals Jezus levend gemaakt is voorbij aan de dood, zo is ook het bestaan van de gelovige. Je 

lichaam blijft nog wel de dood gewijd, maar je geest leeft reeds en je sterfelijk lichaam zal 

met Christus Jezus eenmaal levend worden. 
 

Zie: S. Lamberigts, ‘Romeinen. Christus, onze gerechtigheid’ in: Henk Janssen & Klaas Touwen (red.), Paulus 

zelf. De zeven echte brieven, Vught 2014, 20162, 75-86 

 

Johannes 11,1(3-7.17.20-27.33b-) -45 

Het elfde hoofdstuk van het Johannesevangelie bevat het beroemde verhaal van Lazarus, de 

vriend van Jezus, die gestorven is en door Jezus uit de doden wordt opgewekt. Het verhaal 

kenmerkt zich door een reeks scènes van (mis)communicaties met Jezus. Op basis daarvan 

kan de volgende structuur worden vastgesteld: 

 

scène 1 verzen 1-16 miscommunicatie tussen Jezus en zijn leerlingen 

scène 2 verzen 17-27 miscommunicatie tussen Jezus en Marta 

scène 3 verzen 28-32 miscommunicatie tussen Jezus en Maria 

scène 4 verzen 33-37 miscommunicatie tussen Jezus en de joden 

scène 5 verzen 38-40 miscommunicatie tussen Jezus en Marta 



scène 6 verzen 41-42 communicatie tussen Jezus en God 

scène 7 verzen 43-45 communicatie tussen Jezus en Lazarus 

 

In scène 1 staan de miscommunicaties tussen Jezus en zijn leerlingen centraal. Wanneer Jezus 

de boodschap krijgt van Lazarus’ zussen, zegt Hij weliswaar dat de ziekte van Lazarus niet tot 

de dood zal leiden, doch tot verheerlijking van God in de Zoon, maar vervolgens wacht Jezus 

twee dagen. De eerste miscommunicatie rond Jezus is daarmee geboren: waarom gaat Hij niet 

meteen? Misschien is Hij dan nog op tijd om de zieke Lazarus beter te maken. De ziekte mag 

dan in Jezus’ woorden niet tot de dood leiden, maar ondertussen is Lazarus wel gestorven. 

Wanneer Jezus dan eindelijk naar Judea wil gaan, verzetten zijn leerlingen zich daartegen. 

Judea is het gebied waar men nog onlangs probeerde Jezus te stenigen (10,31). Vertrekken 

naar Judea klinkt als gaan naar het land van de dood. 

Jezus probeert zijn leerlingen daarom uit te leggen dat er een concreet doel is: de slapende 

Lazarus. Maar van dat doel begrijpen de leerlingen evenmin iets. Wie slaapt, wordt immers 

beter – dus is de reis naar Judea niet nodig. Jezus moet hen ronduit zeggen wat er aan de hand 

is: Lazarus is gestorven. Gestorven blijkbaar aan een ziekte die niet leidt tot de dood… (v.4). 

De leerlingen geven zich maar gewonnen en gaan met Hem mee, maar niet voor Gods 

heerlijkheid, niet voor het leven, maar om met Hem te sterven. Dat klinkt misschien mooi, 

maar als het later, binnen twee weken, in het evangelie daar echt op aankomt, zullen al die 

leerlingen met hun mooie woorden niet thuis geven… 

 

In scène 2 gaat het om het contact tussen Jezus en Marta, de zus van Lazarus. Deze 

communicatie begint met een verwijt vanwege Marta aan Jezus dat haar broer niet gestorven 

zou zijn, als Hij aanwezig geweest was. Maar aan dit verwijt voegt zij de belijdenis toe dat zij 

gelooft dat God Jezus alles waar Hij om vraagt, zal geven. Daarop ontspint zich een gesprek 

over de opstanding. Deze, zo geeft Jezus aan, is in Hem reeds grijpbaar. 

 

In scène 3 staan Jezus en Maria, de andere zus van Lazarus, centraal. Ook Maria formuleert 

eenzelfde verwijt als Marta deed. Door haar tranen heen lijkt het wel of ze Jezus niet eens 

goed meer kan verstaan. Als Hij naar het graf informeert, zijn het de omstanders die Jezus er 

heen brengen. 

 

De omstanders en Jezus vormen scène 4. Van de ene kant zien zij de droefenis van Jezus, 

maar van de andere kant morren ze over Hem: als Hij een blindgeborene kan laten zien 

(hoofdstuk 9), dan had Hij toch ook deze zieke kunnen redden? 

 

In scène 5 gaat het om Jezus en opnieuw Marta. Zij is, ondanks haar eerdere formuleringen 

van geloofsbelijdenis, niet bereid gehoor te geven aan Jezus’ verzoek de steen van het rotsgraf 

weg te nemen. Lazarus ligt al vier dagen dood in het graf en riekt dus al. Het zijn de 

omstanders die de steen wegrollen. 

 

Het lijkt wel of er niemand gehoor geeft als Jezus iets zegt of vraagt, of elke communicatie 

miscommunicatie teweegbrengt. Maar scène 6 en 7 vormen daar de uitzondering op. In scène 

6 communiceert Jezus met zijn Vader. De tekst vermeldt Jezus’ dankgebed voor de verhoring. 

De vraagbede gaat daarachter in zijn geheel schuil.  

In scène 7 geeft Hij Lazarus de opdracht: ‘kom naar buiten’. En Lazarus, de dode, geeft, als 

enige van alle mensen rondom Jezus, direct en zonder morren, gehoor aan Jezus’ woorden. 

Scène 7 eindigt met nog twee verzoeken van Jezus: ‘maakt hem los’ en: ‘laat hem gaan’. 

Maar of iemand hieraan gevolg geeft, daarover wordt door de evangelist niets verteld. 



Met deze zevende scène eindigt de evangelielezing, maar het verhaal kent met de verzen 46-

57 nog een achtste scène. Het Johannesevangelie is een keten van oneerlijke rechtsprocessen, 

culminerend in het schijnproces waarin Jezus ter kruisigingsdood veroordeeld wordt. Het 

proces tegen de blindgeborene in hoofdstuk 9 verschuift van lieverlee naar een proces tegen 

Jezus. En ook Lazarus zal daar en passant slachtoffer van worden (12,10). 

 

 

Preekvoorbeeld 

 

Jezus had een goede vriend: Lazarus. Hij woonde in Betanië samen met zijn twee zussen, 

Marta en Maria. Met hen zal Jezus heel wat successen hebben gedeeld en ook veel 

teleurstellingen.  

Dan wordt Lazarus ziek. Hij gaat snel achteruit. De zusjes laten het aan Jezus weten. Maar 

wie verwacht dat Jezus nu spoorslags naar zijn vriend vertrekt, komt bedrogen uit. Jezus doet 

even helemaal niets. Op het eerste gehoor lijkt Hij een soort cliché te gebruiken: ‘De ziekte is 

niet dodelijk.’ Klinkt als: ‘Komt wel goed!’  

Eerder had een volkswoede Jezus met steniging bedreigd; hield dat Hem nu tegen? Zou die 

woede dan na twee dagen alweer over zijn? Vervolgens merkt Jezus op dat je ’s nachts kunt 

struikelen. Waar slaat dat op? Hebben we iets gemist? Een zinnetje in het verhaal misschien? 

Had iemand voorgesteld om ’s nachts te reizen en stiekem Betanië te naderen? Je kunt het 

gevaar maar beter onder ogen zien, wil Hij misschien zeggen. Of is ‘wandelen overdag’ een 

zinnebeeld van gaan in ‘licht en leven’ en het tegendeel van ‘leven in nachtelijk donker en 

dood’?  

 

Enfin, met enige vertraging gaat Jezus op bezoek. En ja, Hij komt veel te laat. Zijn beste 

vriend is al een paar dagen geleden begraven, en de zusjes kijken Hem verwijtend aan.  

Het uitgestelde ziekenbezoek functioneert als een versterking van Jezus’ heilzame nabijheid. 

Een dode laten delen in het leven is spectaculairder dan een zieke!  

De evangelist Johannes behandelt in verhaalvorm zijn theologische visie op leven en dood. 

Hij bereidt de lezer voor op de dood van Jezus, die aanstaande is. Maar het uitgestelde 

ziekenbezoek van Jezus zal menig lezer ook om een heel andere reden aanspreken. Mij 

tenminste wel!  

 

Jaren geleden lag mijn zus op sterven. Ik vroeg haar eens of ze nog iets gehoord had van haar 

collega’s. ‘Ja, van sommige wel, en van andere niet,’ zei ze. ‘Sommigen zijn bang om langs te 

komen,’ legde ze uit. ‘Ik hoor dat al aan hun stem. Ze bellen op om te vragen hoe het gaat. 

Door de telefoon zeg je al gauw dat het goed gaat. Vervolgens verzekeren ze je dat ze spoedig 

langs zullen komen. ‘Volgende week komen we,’ citeerde mijn zus een beetje schamper. ‘En 

zeggen ze daar snel achteraan: eind volgende week, dán komen we!’ Berustend besloot ze: 

‘Degenen die eind volgende week komen, die komen nooit.’  

Wie een ernstig zieke opzoekt, moet vaak een hoge drempel over. Dat is herkenbaar, al 

vermoed ik dat Jezus’ omgang met zieken alle drempels wel zal hebben gesloopt!  

 

Maar er is nog iets anders dat me als gelovige heel erg aanspreekt. In alle tijden hebben 

gelovige mensen bij grote rampen het gevoel gehad dat de lieve God enigszins onverschillig 

was voor hun lot. Er overkomt ons iets verschrikkelijks en God is nergens. Lazarus gaat dood, 

de zusjes zijn wanhopig, en Jezus komt niet. De wereld vergaat, steden worden 

gebombardeerd, onschuldige kinderen worden doodgereden, en God zwijgt.  

 



Als gelovige voel ik mij op de vingers getikt. De teleurstelling over Gods schijnbare 

ongeïnteresseerdheid is immers een gevolg van mijn eigen verwachtingen. Ik heb God 

namelijk een bepaalde plek gegeven in mijn leven: de plek van een soort levensverzekering. 

God moest me een veilig gevoel geven. Hij moest de angst verdringen dat ik in de kille 

duisternis leef van een zinloos toeval. Hij moest Degene zijn die me gewild heeft, die van me 

houdt, die de zin uitmaakt van mijn leven.  

Ik ben Hem Vader gaan noemen, Moeder, Heer en Herder. Nu verwacht ik dat Hij zich laat 

zien en voelen als ik een slecht bericht krijg van de dokter, als ik in het hospitaal lig, als ik 

mijn kind zie huilen en als ik overvallen word door een depressie. Het irriteert me dat Hij 

zwijgt. God beantwoordt niet aan mijn verwachting.  

Nu ik Hem nodig heb, nu ik me tot op mijn bot in de steek gelaten voel, nu mijn liefste 

medemens is heengegaan en ik het Hem toch duidelijk heb laten weten, nu is Hij er niet.  

 

Het voelt alsof God mijn verwachtingspatroon wil corrigeren. Alsof Hij wil zeggen: Ik ben er 

niet als je gezelschapsdame. Ik ben er niet als je dokter, als je nieuwste medicijn. Ik ben er 

niet als Degene die een ramp terugdraait, die de natuurwetten openbreekt en die de ruzie 

tussen je kinderen beslecht.  

Ik besta in jou. Ik ben diep in je pijn. Ik lijd onder het kruis dat je draagt. Zelfs de dood kan 

Mij niet van je losscheuren. Dus zie Mij niet als een pleister op je wonde. Zie Mij als Degene 

die met je verbonden blijft, ook als je gewond bent, ook als je in het graf ligt. Je kunt niet 

buiten Mij vallen. Ik ga met je mee de dood in. In Mij blijf je leven.  

 

  

inleiding prof. dr. Archibald van Wieringen 

preekvoorbeeld Harrie Brouwers 


