26 april 2026
Vierde zondag van Pasen

Lezingen: Hand. 2,14a en 36-41; Ps. 23, 1 Petr. 2,20b-25; Joh. 10,1-10 (A-jaar)
Inleiding

Het motief van de herder loopt als een rode draad door de lezingen van deze zondag. In Psalm
23 noemt de psalmist God vol vertrouwen ‘mijn herder’; de brief van Petrus heeft het over de
ronddwalende schapen die de weg naar de herder hebben teruggevonden; in de lezing uit het
Johannesevangelie identificeert Jezus zich met de herder; en ook al ontbreekt de term er, ook
in de toespraak van Petrus in Handelingen, klinkt het motief door: zoals een herder roept God
allen tot zich.

Handelingen 2,40 — ‘Laat u redden...’

Na het Pinkstergebeuren, waarover Handelingen 2,1-13 verhaalde, spreekt Petrus, samen met
de elf andere apostelen — Judas was intussen vervangen door Mattias —, de samengestroomde
joodse menigte toe in Jeruzalem. Vers 36, waarmee de lezing van vandaag begint, bevat de
laatste woorden van deze toespraak van Petrus. Het is een ware geloofsbelijdenis: ‘Jezus, die
u gekruisigd hebt, is door God tot Heer en messias aangesteld’.

Petrus’ toespraak raakt de toehoorders. Ze willen weten wat hen nu te doen staat. Petrus’
antwoord is eenvoudig en moeilijk tegelijkertijd. Ze moeten zich bekeren en laten dopen; dan
zal Gods Geest ook over hen komen. Drieduizend mensen laten zich dopen, en worden zo
leerling van de verrezen Jezus. Ook al ontbreekt de herdersmetafoor, de vermelding dat God
eenieder tot zich roept (v.39), doet ongetwijfeld denken aan de metafoor van de herder en de
schapen, die de stem van hun meester volgen en zo in veiligheid kunnen leven — ‘gered’
worden.

Psalm 23,1 — ‘De HEER is mijn herder’

Psalm 23 is ongetwijfeld een van de bekendste gedichten uit het boek Psalmen. Na Psalm 22,
waarin de Psalmist zijn godsverlatenheid uitschreeuwde — ‘Mijn God, waarom hebt u mij
verlaten?’ — ademt Psalm 23 vertrouwen.

In het opschrift is vermeld dat Psalm 23 een ‘psalm van David’ is. Er is veel onzekerheid over
het auteurschap van de Psalmen, en over de vraag of de bijbelse koning David — als hij al een
historische figuur was — effectief de auteur was van deze psalm (en andere psalmen die aan
hem worden toegeschreven).

In ieder geval sluit Psalm 23 duidelijk aan bij de verhalen die over David in het Oude
Testament zijn overgeleverd. De beeldspraak van de herder (v. 1) past goed bij David, die,
blijkens 1 Samuel 16,11, een herdersjongen was.

Psalm 23 geniet dankzij de bucolische beelden vooral en terecht bekendheid als een psalm
waarin God wordt beschreven als een herder (v. 1) — ook de rest van de terminologie in de
eerste verzen van de psalm evoceren de wereld van de herder: ‘groene weiden’ (v. 2), ‘vredig
water’ (v. 2), ‘veilige paden’ (v. 3), ‘donkere dalen’ (v. 4) en ‘stok en staf’ (v. 4). Het is een
van de zeldzame teksten uit het boek Psalmen waar God als herder van een individu wordt
benoemd. Het beeld van God als degene die het volk hoedt komt meer voor (zie bijvoorbeeld
Ps. 28,9; 74,1; 79,13; 80,2).

Hoewel de herdersmetafoor typerend is voor Psalm 23, mag men niet uit het oog verliezen dat
er nog een ander beeld aan bod komt. Immers, in de verzen 5-6 geldt God veeleer als gastheer



dan als herder. Zoals een ideale gastheer zalft Hij het hoofd van zijn gasten — die Hij nota
bene uitnodigt voor het oog van de vijand — met olie (v. 5).

In vers 6 verlaat de psalmist de beeldtaal, en benoemt hij waar het in werkelijkheid over gaat:
‘geluk en genade’ voor wie op God vertrouwt. Het vervolg van het vers maakt het nog
concreter: Psalm 23 sluit af met de wens voor altijd in Gods huis — de tempel — te mogen
vertoeven. Dit suggereert misschien dat de auteur van deze psalm iemand was die nauw bij de
tempeldienst was betrokken.

De algemene teneur van Psalm 23 — ook al is hij misschien ooit voor een concrete situatie
geschreven — maakt dat hij, als een lied van vertrouwen op God, breed toepasselijk is.

1 Petrus 2,25 — ‘U bent naar uw herder teruggekeerd’

1 Petrus 2,20b-25 bekleedt een centrale plaats in de brief, die een pseudepigrafisch geschrift is
dat op naam van Petrus is gezet. Zoals blijkt uit het eerste vers van de perikoop (v. 18), dat
evenwel geen deel is van de lezing op deze zondag, richt de tekst zich tot de ‘huisslaven.” Van
hen wordt verwacht dat ze ontzag hebben voor hun meester, hoe deze zich ook gedraagt. Het
is zelfs een teken van Gods genade wanneer men onverdiend leed kan verdragen, zo betoogt
de auteur van de brief. Daarin is Christus hen voorgegaan. Net zoals Jezus moeten derhalve
ook zijn volgelingen bereid zijn onverdiend leed te verdragen en in zijn voetsporen te treden
(v.21).

De auteur van deze passage heeft duidelijk het vierde lied van de Lijdende Dienaar (Jes.
52,13-53,12) voor ogen. Dat blijkt uit het feit dat hij er verschillende motieven en
uitdrukkingen uit opneemt. Jezus Christus leed, zoals de lijdende dienaar leed. Tegelijkertijd
bracht zijn lijden redding. Ook de thematiek van de ronddwalende schapen aan het einde van
de perikoop (1 Petr. 2,25) refereert aan deze tekst uit Jesaja: “Wij dwaalden rond als schapen’
(Jes. 53,4). Maar dankzij de herder kwamen zij — en komen wij — van zonde tot gerechtigheid
(1 Petr. 2,24v).

Zie: dr. P. van Veldhuizen, ‘De eerste brief van Petrus. In de wereld staan’ in: Henk Janssen & Klaas Touwen
(red.), Steenrots en struikelblok. Petrus in de Evangelies, Handelingen en brieven, Vught 2017, 94-103

Johannes 10,11 — ‘Ik ben de goede herder’

Met de woorden ‘Werkelijk, ik verzeker u” (Joh. 10,1) vervolgt Jezus zijn redevoering van
Johannes 9. Nadat de farizeeén de genezen blindgeborene het vuur aan de schenen hadden
gelegd, openbaart Jezus zichzelf als de ‘Mensenzoon’ (Joh. 9,35) — een titel waarmee Jezus in
het Johannesevangelie naar zichzelf als de Messias verwijst.

In Johannes 10,1-10 gaat Jezus in op de verschillen tussen een dief en een herder. Vooreerst
benadrukt Hij dat er een verschil is in de wijze waarop een dief of een herder een kraal
binnengaat (veelal vertaalt men de Griekse term aule ten onrechte als schaapskooi, waarmee
een soort gesloten stal wordt bedoeld; een kraal daarentegen is een open, omheinde ruimte).
Vooreerst gaat een herder recht op de deur af; een dief daarentegen zal niet langs de deur
proberen binnen te gaan, maar over de omheining trachten te klauteren. Daarnaast herkent de
bewaker de herder, en zal hij de deur voor hem openmaken, wat hij trouwens voor iemand die
hij niet kent niet zou doen. Tenslotte herkennen ook de schapen de stem van de herder, en
volgen ze hem naar buiten, hetgeen ze met een dief die ze niet kennen niet zouden doen;
integendeel, ze zouden veeleer van hem wegvluchten.



Jezus karakteriseert zijn woorden als een paroimia (Joh. 10,6) — wellicht kan de term hier het
best als ‘gelijkenis’ of ‘allegorie’ worden geinterpreteerd. Waarschijnlijk richtte Hij ze tot de
farizeeén, die Hij ook reeds in Johannes 9,40 had toegesproken (vgl. Joh. 10,6: ‘Hij vertelde
hun deze gelijkenis’). Echter, ze begrepen de gelijkenis niet (Joh. 10,6). In het vervolg van de
perikoop belichaamt Jezus de deur van de schaapskraal (Joh. 10,7): een deur beschermt niet
alleen tegen indringers, maar biedt ook toegang voor wie het goed voorheeft met de kudde. In
de nauwe opening van de kraal gaat de herder wijdbeens op twee stenen staan, de schapen
gaan €¢én voor één onder hem door naar binnen, hij is de deur, onderwijl telt hij ze.

Door de uitspraak ‘Zij die voor mij kwamen waren allemaal dieven en rovers’, naar wie ‘de
schapen niet hebben geluisterd’ (Joh. 10,8) profileert Jezus zich vervolgens ook als de herder,
waarop Hij in het vervolg van de perikoop — die geen deel meer uitmaakt van de
evangelielezing — verder focust (Joh. 10,11-16). Anders dan dieven en rovers die willen
vernietigen, slachten en roven, is Jezus de redder waardoor de kudde leven heeft en krijgt.

Preekvoorbeeld

Met twee beelden beschrijft Jezus zichzelf: de herder en de deur. Het eerste is ons bekend,
misschien wel zo bekend bij Jezus, dat we er niets nieuws meer in horen. Het tweede beeld is
ons minder vertrouwd. Reden om bij beide beelden eens mijmerend stil te staan. Wat vertelt
Jezus ons over zichzelf? Wat hebben die beelden ons te vertellen?

De herder en zijn schapen zijn vertrouwd met elkaar. De herder weet welke schapen in de
omheinde ruimte, de kraal, tot zijn kudde behoren, en de schapen kennen hun herder. Het
beeld roept vertrouwdheid op, intimiteit, geborgenheid, veiligheid.

Maar de situatie, waarin Jezus over deze vertrouwdheid spreekt, is allerminst veilig en
vertrouwd. Niet voor niets heeft Jezus het behalve over een herder ook over een dief en een
rover. Juist tevoren heeft Jezus een blinde man genezen, op de sabbat. De genezen man wordt
door de farizeeén zonder pardon uit de synagoge gegooid. Dat gebeurt, nadat hij getuigd heeft
over Jezus: ‘Zo iemand moet wel van God komen, want naar zondaars luistert God niet.” De
farizeeén willen iedereen uit de synagoge bannen, die Jezus als messias erkent!

Op dat moment spreekt Jezus over de dief en de herder en zegt over de laatste: ‘De schapen
volgen hem omdat ze zijn stem kennen. Een vreemde echter zullen ze niet volgen. Ze zullen
eerder van hem wegvluchten.” De toehoorders, zeer waarschijnlijk waren dat de farizeeén,
begrijpen niets van wat Hij bedoelt met deze gelijkenis...

Jezus wil hen zeggen: ‘Degenen die mij volgen en in mij geloven, zoals die blindgeborene,
doen dat niet zomaar. Vreemden volgen ze niet. Ze doen het, omdat ze iets fundamenteels in
mij herkennen. Wij hebben samen al iets gemeenschappelijks.’

Maar hoe kan Jezus dat zeggen, terwijl toch velen die in Hem begonnen te geloven en Hem
wilden volgen, Hem voor het eerst zagen en hoorden. Wat werd er herkend, wat riep zo’n
vertrouwen op, wat maakte, dat veel mensen bij Hem als een herder veiligheid zochten?

Het is de genezen blinde die hierop het antwoord weet. Hij zegt: ‘Is het niet merkwaardig, dat
mensen niet weten, waar Hij vandaan komt?’ Het is zo duidelijk voor de blinde: het is de
Schepper die via Jezus tot zijn schepsel spreekt en het roept. De Schepper kun je herkennen
aan de opbouwende dingen die Hij doet, leven dat Hij herstelt of geeft, mensen die Hij hoedt,
ruimte geeft; en dat doet Jezus. Vandaar dat vertrouwen.

Maar dit herkennen vraagt een zekere openheid, een zekere ontvankelijkheid en aandacht.



Anders ontgaat je het teken of de stem, die jou aanspreekt. In het Evangelie zijn het meestal
zieken, armen en uitgestotenen, die die aandacht en ontvankelijkheid bezitten: zij hebben
weinig te verliezen, zij kijken anders tegen de gewone dingen aan dan rijke, gevestigde en
gezonde mensen, en vinden daardoor heel andere dingen belangrijk in het leven.

De farizeeén behoren volgens de Evangelist tot de gevestigde mensen, ze verstaan Jezus
niet. ..

Jezus gaat nog een stap verder. Voor degenen die Hem verstaan, intiem met Hem zijn, heeft
Hij nog een ander beeld. ‘Ik ben de deur,’ zegt Hij.

Een deur is de verbinding tussen binnen en buiten. En aan allebei de kanten is er iets
waardevols te vinden, zowel binnen als buiten. Wat dat betekent, kun je je misschien
indenken, wanneer je je de ingang van een ziekenhuis voorstelt. Wanneer je werkelijk iets
mankeert, en geholpen wilt worden, dan wil je naar binnen: daar is verlossing van je pijn, je
kwaal, misschien zelfs redding van je leven. Maar wanneer je behandeld bent, dan wil je ook
graag weer naar buiten, want daar ben je niet opgesloten, daar zijn je geliefden, daar is het
leven. De deur is het symbool voor redding, verlossing en bevrijding, beide kanten op.

‘Ik ben de deur,” zegt Jezus. ‘Je kan door mij vrij in en uitgaan en weidegrond vinden.’
Binnen is er veiligheid en buiten voedsel, voor schapen in beide gevallen iets kostbaars en
redding gevends. Anders dan dieven en rovers die willen vernietigen, slachten en roven, is
Jezus de redder waardoor de kudde leven heeft en krijgt.

En voor mensen? Door Jezus, de deur, kunnen mensen God bereiken.

En door Jezus, de deur, kan God de mensen bereiken.

Door de deur, die Jezus, is kunnen mensen God bereiken. Niemand heeft ooit God gezien. Hij
lijkt zo vreemd, ver, afstandelijk, onbegrijpelijk soms in zijn daden. Bij zo’n God kun je je
eenzaam voelen. Maar als Hij in Jezus dichtbij komt, blijkt Hij een mens, die je bij je naam
kent; die zijn leven voor je in de waagschaal wil stellen, als dat nodig is. Die je aanraakt, zoals
een herder zijn schaap, zoals een vertrouwd persoon.

Door de deur die Jezus is, kan God de mensen bereiken. Want ook voor God is die deur nodig.
Hij wil de mensen bereiken, werkelijk met hen verbonden zijn. En dan is Jezus zijn weg, zijn
poort naar de mensen. God heeft het nodig om in de wereld te zijn, want dan voelt Hij zich
werkelijk God van de mensen. Voor God is Jezus zijn redding, redding uit zijn
opgeslotenheid.

En zo hebben we allebei Jezus, de deur, nodig: God en mensen. God toont zich aan ons in
Hem en de mensen van Judea raakten in Hem aan God, en wij, wij raken nog steeds in Hem
aan God.

Het is goed dit erbij te bedenken. Je bent niet in staat om een deur aan twee kanten tegelijk te
zien, zo gaat het ook met dit beeld. Je kunt het mysterie, waar Jezus op doelt, nooit volledig
met je verstand bevatten. Maar je kunt je er wel met aandacht en ontvankelijkheid voor open
proberen te stellen.

Die deur staat altijd open, zowel voor jou, als voor God. Je mag er vrij in- en uitgaan en
geborgenheid, vrijheid en voedsel zoeken voor je ziel.

inleiding prof. dr. Hans Ausloos
preekvoorbeeld Marian Wisse



