
19 april 2026 

Derde zondag van Pasen 

 

Lezingen: Hand. 2,14 en 22-33; Ps. 16; 1 Petr. 1,17-21; Luc. 24,13-35 (A-jaar) 

 

Inleiding 

 

Handelingen 2,14.22-32 

In deze keuze uit de rede van Petrus worden Pasen en Pinksteren bijna op dezelfde dag 

gehouden, omdat het een passage uit een Pinksterpreek van Petrus betreft. Dat is op zich een 

goede zaak: de twee feesten vallen binnen één liturgische tijd, die ook de ervaringen van de 

dood, verrijzenis, verheerlijking (hemelvaart) van Christus en de gave van de Geest in 

gedachten houdt en deze als een coherent geheel presenteert. Petrus verschijnt in de rol van 

Israëliet die tot zijn mede-Israëlieten spreekt; dit gebeurt op een wijze die past in de joodse 

traditie, meer specifiek in de traditie van de Psalmen zoals die als profetisch boek werden 

gelezen.  

Naast de feitelijke inhoud biedt deze rede van Petrus ook een historisch interessant overzicht 

van de verkondiging en interpretatie van de Schrift in het vroege christendom. Petrus maakt in 

zijn rede een dubbele beweging. Het betreft meer dan alleen ‘Jezus teruglezen in het Oude 

Testament’ – het lot van Jezus wordt eerder belicht in relatie tot wat er ook in de Schriften te 

lezen is. Alleen in dat licht is het mogelijk om te begrijpen wie Jezus is en wat er met Hem is 

voorgevallen. Deze oude teksten worden tegelijkertijd op een nieuwe manier van belang; wat 

ze zeggen over David (en over hem) krijgt ook een concrete vorm in het leven, sterven en 

opstanding van Jezus van Nazaret. 

Dit dubbele effect van heilige, canonieke teksten is kenmerkend voor hun genre: nieuwe 

gebeurtenissen worden in hun licht verstaan, terwijl deze gebeurtenissen op hun beurt een 

nieuw perspectief bieden op de oude teksten en hen op een nieuwe manier tot leven brengen. 

Psalm 16  

Dit danklied, toegeschreven aan David, is de psalm die Petrus uitvoerig gebruikt in zijn 

toespraak in de Handelingen van de Apostelen. De tekst vindt mogelijk zijn oorsprong in een 

danklied over een gelofte; in ieder geval werd de inhoud in dat licht gelezen toen het gedicht 

zijn titel kreeg. De ‘oorspronkelijke’ betekenis van deze poëtische tekst, waarin de 

betrouwbaarheid van God en zijn blijvende nabijheid en ondersteuning centraal staan, is op 

deze zondag slechts gedeeltelijk relevant. Het is vooral van belang om de dood en verrijzenis 

van Christus te verstaan in het kader van de psalm, evenals de psalm in het licht van deze 

gebeurtenissen. 

1 Petrus 1,17-21 

Deze mooie zinnen van het eerste hoofdstuk van de eerste brief aan Petrus bieden de lezer een 

bijzondere kijk op het lijden en de opstanding van Christus. De zinnen zijn deel van een 

bredere bemoediging en zelfs vermaning van de oorspronkelijke adressanten, die in geloof 

moesten blijven in een moeilijke situatie. 

De belangrijkste uitdagingen in die de brief in deze en de voorafgaande zinnen voorkomen, 

zijn enerzijds: niet toegeven aan ‘lusten’, en anderzijds: je vertrouwen (pistis, wat ‘geloof’ 

betekent – vgl. v. 21) richten op niets of niemand anders dan op God en op wat Hij heeft 

bewerkt door het bloed van Jezus Christus. Zijn bloed wordt beschouwd als het bloed van een 

smetteloos lam (v. 19): om mensen te reinigen zodat zij bij de wederkomst van Christus ook 



genade zullen ontvangen (v. 13). Deze metafoor van het reinigende bloed van Christus, als dat 

van een smetteloos lam, vindt zijn oorsprong in opvattingen over de werking van offers. 

Het draait minder om het feit dat Christus een offer is, maar vooral om het vergieten van het 

bloed van Christus, dat dezelfde effecten heeft als een offer, namelijk het reinigen van 

mensen. Het is bovendien niet de enige metafoor voor de verlossing in de brief (zie ook v. 3: 

herboren worden door de verrijzenis). De brief geeft niet aan hoe dit allemaal precies in zijn 

werk gaat, maar maakt via een aantal beelden en vergelijkingen wel duidelijk dat het werkt. 

Misschien lijkt dit ook op de ervaring van de eerste Christenen; zonder te begrijpen hoe alles 

precies verliep, ervoeren ze in de Geest dat God in de dood en opstanding van Jezus ook voor 

hen nieuw leven bewerkstelligde.  
 

Zie: dr. P. van Veldhuizen, ‘De eerste brief van Petrus. In de wereld staan’ in: Henk Janssen & Klaas Touwen 

(red.), Steenrots en struikelblok. Petrus in de Evangelies, Handelingen en brieven, Vught 2017, 94-103 

 

Lucas 24,13-35  

Het verhaal van de twee leerlingen op weg naar Emmaüs behoort tot de meest bekende en 

geliefde teksten uit het Nieuwe Testament. Tijdens het feest van Pasen, dat vijftig dagen 

aanhoudt, is het op de derde zondag van dit feest heel passend om te lezen dat de leerlingen 

moeten leren omgaan met de verrezen Heer als iets dat meer is dan alleen een droom. Het is 

een zeer uitgebreid verhaal, waarin verschillende motieven spelen. Het kan bijvoorbeeld met 

recht worden beschouwd als een verhaal over het verwerken van een trauma, met name het 

trauma van de dood van Jezus (vgl. vv. 19-21), wat alle hoop van de leerlingen heeft 

verwoest. 

Door mentaal en fysiek een pad te volgen, kunnen ze geleidelijk gebeurtenissen in een breder 

perspectief bekijken – dat van de Schriften en van het bredere verhaal waarin ze zich 

bevinden – en het op die manier in het eigen levensverhaal integreren om zo verder door het 

leven te kunnen gaan. Is deze dynamiek – met zijn focus op tijd, die essentieel is voor een 

weg, begeleiding, zoals die van Jezus, gemeenschap, zoals die tussen de Emmaüsgangers en 

Jezus, rituelen en voedsel, zoals die in de avondlijke maaltijd aanwezig zijn –, niet ook 

toepasbaar op andere traumasituaties? 

Een ander aspect van het verhaal betreft de wijze waarop Jezus aanwezig is en voor beide 

leerlingen, Kleopas en zijn medeleerling, herkenbaar is. Dit is de meest evidente thematiek in 

het verhaal: Jezus start onherkenbaar – de Verrezene is niet te begrijpen – en wordt daarna in 

meer of mindere mate als een mogelijkheid of zelfs noodzaak (vgl. v. 26 en het daar 

genoemde ‘moeten’ lijden) binnen de Schriften geplaatst, en wordt vervolgens een ervaarbare 

werkelijkheid in de gemeenschap van de maaltijd. Dit roept verschillende vragen op over de 

wijze waarop de Verrezene onzichtbaar en onherkenbaar is en ontdekt en ontmoet moet 

worden; ook in een tijd en in een samenleving waarin, net als in de eerste eeuw, leven dat 

sterker is dan de dood bijna niet te begrijpen is. 

Uiteindelijk zou je je ook kunnen afvragen wat Jezus zo opvallend maakt bij het breken van 

het brood (vv. 30 en met nadruk 35). Misschien hangt dat samen met de paradox dat het 

breken en delen van het brood, vergelijkbaar met het breken van Jezus' lichaam aan het kruis, 

communio is en daardoor gemeenschap bevordert? Het zou mooi aansluiten bij de focus die in 

de liturgie ligt op het rituele breken van het brood als de voorlaatste essentiële handeling van 

de Eucharistie, ondersteund door het ‘Lam Gods’ (zie v. 30 voor de vier essentiële 

handelingen in de Eucharistie: nemen – dankzeggen – breken – delen; deze handelingen 

verschijnen ook in het laatste avondmaal en bij de wonderlijke spijzigingen in hun diverse 

nieuwtestamentische varianten). 



Preekvoorbeeld 

 

Ze hadden de opgestane Heer ontmoet, de Emmaüsgangers. Op zondagmiddag, die allereerste 

zondag na Goede Vrijdag. Maar een tijdlang hadden ze helemaal niet doorgehad dat Hij het 

was. Dat vind ik altijd weer een spannende gedachte: ze herkenden Hem niet aan zijn uiterlijk. 

Niet aan zijn kleren, niet aan zijn tred, niet aan zijn oogopslag, niet aan zijn stem. Maar wél 

aan de manier waarop Hij het brood met hen brak. Ze hadden een tijd samen opgelopen, ze 

hadden gepraat, stilgestaan en elkaar aangekeken; ze hadden Hem zelfs verteld dat er 

geruchten gingen dat Jezus zou zijn opgestaan uit de dood; ze waren weer verder gelopen, 

hadden Hem binnengevraagd, eten klaargemaakt. Al die tijd hadden ze wél het gevoel: dit is 

bijzonder, deze ontmoeting doet iets met ons. Maar dat Hij het was, dat ze met de Opgestane 

aan tafel zaten – dat drong pas door toen Hij brood nam, ervoor dankte, het brak en het aan 

hen uitdeelde.  

Nemen, danken, breken, delen: die vierslag komt telkens weer voor in de verhalen over Jezus. 

Zo staat het er bij de wonderbare spijziging waar Jezus duizenden mensen voedt. Zo staat het 

er ook bij het Laatste Avondmaal. Als Paulus aan de gemeente van Korinte instructie geeft 

over hoe je in de kerk de maaltijd van Jezus viert, benoemt hij het precies zo: we denken aan 

Jezus en hoe Hij het brood nam, dankte, brak, deelde. 

Wat Jezus uitdeelde, was de liefde van God die Hij zelf belichaamde. Hij deelde zichzelf uit, 

blijkbaar heel tastbaar voor de mensen die erbij waren. Hij deelde niet iets uit wat Hij 

gemakkelijk kon missen, de restjes waar Hij zelf toch niets meer mee deed: Hij deelde echt 

zichzelf uit, Hij legde zijn hele ziel en zaligheid in het brood, en in de woorden die Hij erbij 

sprak. 

Breken en delen – veel dingen kun je niet delen als je ze heel wilt houden. En veel kun je niet 

weggeven als je jezelf heel wilt houden. Jezus heeft zichzelf niet heel gehouden. Om zijn 

leerlingen ervan te verzekeren dat Gods liefde ons zelfs door lijden en dood heen draagt, heeft 

Hij zijn eigen heelheid opgegeven. Hij heeft zich laten breken om het leven uit te kunnen 

delen.  

In minder heftige mate kennen we dat misschien wel allemaal: om anderen te kunnen geven 

wat je ze heel graag wilt geven, moet je zelf iets opgeven, van iets afzien. Je eigen gave 

leventje moet soms gebroken worden om te kunnen uitdelen wat je anderen gunt. Je tijd, die 

je soms zo graag helemaal voor jezelf zou hebben: daar breek je een stuk af voor je kinderen 

of kleinkinderen, een stuk voor je ouders, stukken voor buren en vrienden, een stuk voor de 

kerk of de vereniging. Breken en uitdelen, je doet het met je tijd, met je geld, soms ook met je 

zielenrust. Het is de beweging van Christus, de beweging van God. 

We horen in de Paastijd dat de opgestane Heer zijn wonden laat zien. Hij heeft niet zijn 

gebroken lichaam ingewisseld voor iets nieuws. De sporen van zijn gebrokenheid blijven 

bewaard, ze zijn als het ware opgenomen, geïntegreerd in zijn nieuwe heelheid. Het nieuwe 

leven is niet alsof er nooit wat gebeurd is. Het nieuwe leven tilt alles wat er gebeurd is op en 

geeft het glans. 

Het doet me denken aan die Japanse manier om met gebroken aardewerk om te gaan – dat 

heet kintsugi. De lijmnaden worden niet onzichtbaar gemaakt, maar juist extra zichtbaar, de 

breuklijnen aangezet met goudverf of zilververf. Wie kintsugi beoefent, realiseert zich al 

doende dat elke breuk ook iets toevoegt aan het leven. Er is niet alleen een verloren heelheid 



die nooit meer terugkomt, maar ook een nieuwe heelheid waarin de breuklijnen en de 

opgelopen wonden worden geëerd. De littekens van de Heer zijn eretekenen geworden. 

Sommige pijnpunten in je eigen geschiedenis zijn ankerpunten geworden. Je hebt geleden, 

maar het heeft je ook gevormd. 

Breken en delen. Jezus brak brood en deelde het uit, en de mensen voelden dat Hij zichzelf 

uitdeelde, en mét zichzelf de liefde van God. Dat is hoe Jezus zich kenbaar maakte aan die 

twee leerlingen in Emmaüs en later ook nog aan anderen. Dat gebaar is tot rituele praktijk 

geworden in de eucharistie, en op allerlei manieren is het ook levende praktijk in uw en mijn 

leven. De oude heelheid, die van ons ongestoorde leven, wordt stukgebroken om te kunnen 

delen. Zo zijn we onderweg naar de nieuwe heelheid – niet van ons ongestoorde leven maar 

van Gods rijk dat ons allemaal verbindt, met elkaar, met heel de schepping, met Christus, met 

God. Lof zij U Christus! 

 

inleiding prof. dr. Peter-Ben Smit 

preekvoorbeeld dr. Piet van Veldhuizen 


