19 april 2026
Derde zondag van Pasen

Lezingen: Hand. 2,14 en 22-33; Ps. 16; 1 Petr. 1,17-21; Luc. 24,13-35 (A-jaar)
Inleiding

Handelingen 2,14.22-32

In deze keuze uit de rede van Petrus worden Pasen en Pinksteren bijna op dezelfde dag
gehouden, omdat het een passage uit een Pinksterpreek van Petrus betreft. Dat is op zich een
goede zaak: de twee feesten vallen binnen één liturgische tijd, die ook de ervaringen van de
dood, verrijzenis, verheerlijking (hemelvaart) van Christus en de gave van de Geest in
gedachten houdt en deze als een coherent geheel presenteert. Petrus verschijnt in de rol van
Israéliet die tot zijn mede-Israélieten spreekt; dit gebeurt op een wijze die past in de joodse
traditie, meer specifiek in de traditie van de Psalmen zoals die als profetisch boek werden
gelezen.

Naast de feitelijke inhoud biedt deze rede van Petrus ook een historisch interessant overzicht
van de verkondiging en interpretatie van de Schrift in het vroege christendom. Petrus maakt in
zijn rede een dubbele beweging. Het betreft meer dan alleen ‘Jezus teruglezen in het Oude
Testament’ — het lot van Jezus wordt eerder belicht in relatie tot wat er ook in de Schriften te
lezen is. Alleen in dat licht is het mogelijk om te begrijpen wie Jezus is en wat er met Hem is
voorgevallen. Deze oude teksten worden tegelijkertijd op een nieuwe manier van belang; wat
ze zeggen over David (en over hem) krijgt ook een concrete vorm in het leven, sterven en
opstanding van Jezus van Nazaret.

Dit dubbele effect van heilige, canonieke teksten is kenmerkend voor hun genre: nieuwe
gebeurtenissen worden in hun licht verstaan, terwijl deze gebeurtenissen op hun beurt een
nieuw perspectief bieden op de oude teksten en hen op een nieuwe manier tot leven brengen.

Psalm 16

Dit danklied, toegeschreven aan David, is de psalm die Petrus uitvoerig gebruikt in zijn
toespraak in de Handelingen van de Apostelen. De tekst vindt mogelijk zijn oorsprong in een
danklied over een gelofte; in ieder geval werd de inhoud in dat licht gelezen toen het gedicht
zijn titel kreeg. De ‘oorspronkelijke’ betekenis van deze poétische tekst, waarin de
betrouwbaarheid van God en zijn blijvende nabijheid en ondersteuning centraal staan, is op
deze zondag slechts gedeeltelijk relevant. Het is vooral van belang om de dood en verrijzenis
van Christus te verstaan in het kader van de psalm, evenals de psalm in het licht van deze
gebeurtenissen.

1 Petrus 1,17-21

Deze mooie zinnen van het eerste hoofdstuk van de eerste brief aan Petrus bieden de lezer een
bijzondere kijk op het lijden en de opstanding van Christus. De zinnen zijn deel van een
bredere bemoediging en zelfs vermaning van de oorspronkelijke adressanten, die in geloof
moesten blijven in een moeilijke situatie.

De belangrijkste uitdagingen in die de brief in deze en de voorafgaande zinnen voorkomen,
zijn enerzijds: niet toegeven aan ‘lusten’, en anderzijds: je vertrouwen (pistis, wat ‘geloof’
betekent — vgl. v. 21) richten op niets of niemand anders dan op God en op wat Hij heeft
bewerkt door het bloed van Jezus Christus. Zijn bloed wordt beschouwd als het bloed van een
smetteloos lam (v. 19): om mensen te reinigen zodat zij bij de wederkomst van Christus ook



genade zullen ontvangen (v. 13). Deze metafoor van het reinigende bloed van Christus, als dat
van een smetteloos lam, vindt zijn oorsprong in opvattingen over de werking van offers.

Het draait minder om het feit dat Christus een offer is, maar vooral om het vergieten van het
bloed van Christus, dat dezelfde effecten heeft als een offer, namelijk het reinigen van
mensen. Het is bovendien niet de enige metafoor voor de verlossing in de brief (zie ook v. 3:
herboren worden door de verrijzenis). De brief geeft niet aan hoe dit allemaal precies in zijn
werk gaat, maar maakt via een aantal beelden en vergelijkingen wel duidelijk dat het werkt.
Misschien lijkt dit ook op de ervaring van de eerste Christenen; zonder te begrijpen hoe alles
precies verliep, ervoeren ze in de Geest dat God in de dood en opstanding van Jezus ook voor
hen nieuw leven bewerkstelligde.

Zie: dr. P. van Veldhuizen, ‘De eerste brief van Petrus. In de wereld staan’ in: Henk Janssen & Klaas Touwen
(red.), Steenrots en struikelblok. Petrus in de Evangelies, Handelingen en brieven, Vught 2017, 94-103

Lucas 24,13-35

Het verhaal van de twee leerlingen op weg naar Emmaiis behoort tot de meest bekende en
geliefde teksten uit het Nieuwe Testament. Tijdens het feest van Pasen, dat vijftig dagen
aanhoudt, is het op de derde zondag van dit feest heel passend om te lezen dat de leerlingen
moeten leren omgaan met de verrezen Heer als iets dat meer is dan alleen een droom. Het is
een zeer uitgebreid verhaal, waarin verschillende motieven spelen. Het kan bijvoorbeeld met
recht worden beschouwd als een verhaal over het verwerken van een trauma, met name het
trauma van de dood van Jezus (vgl. vv. 19-21), wat alle hoop van de leerlingen heeft
verwoest.

Door mentaal en fysiek een pad te volgen, kunnen ze geleidelijk gebeurtenissen in een breder
perspectief bekijken — dat van de Schriften en van het bredere verhaal waarin ze zich
bevinden — en het op die manier in het eigen levensverhaal integreren om zo verder door het
leven te kunnen gaan. Is deze dynamiek — met zijn focus op tijd, die essentieel is voor een
weg, begeleiding, zoals die van Jezus, gemeenschap, zoals die tussen de Emmatisgangers en
Jezus, rituelen en voedsel, zoals die in de avondlijke maaltijd aanwezig zijn —, niet ook
toepasbaar op andere traumasituaties?

Een ander aspect van het verhaal betreft de wijze waarop Jezus aanwezig is en voor beide
leerlingen, Kleopas en zijn medeleerling, herkenbaar is. Dit is de meest evidente thematiek in
het verhaal: Jezus start onherkenbaar — de Verrezene is niet te begrijpen — en wordt daarna in
meer of mindere mate als een mogelijkheid of zelfs noodzaak (vgl. v. 26 en het daar
genoemde ‘moeten’ lijden) binnen de Schriften geplaatst, en wordt vervolgens een ervaarbare
werkelijkheid in de gemeenschap van de maaltijd. Dit roept verschillende vragen op over de
wijze waarop de Verrezene onzichtbaar en onherkenbaar is en ontdekt en ontmoet moet
worden; ook in een tijd en in een samenleving waarin, net als in de eerste eeuw, leven dat
sterker is dan de dood bijna niet te begrijpen is.

Uiteindelijk zou je je ook kunnen afvragen wat Jezus zo opvallend maakt bij het breken van
het brood (vv. 30 en met nadruk 35). Misschien hangt dat samen met de paradox dat het
breken en delen van het brood, vergelijkbaar met het breken van Jezus' lichaam aan het kruis,
communio is en daardoor gemeenschap bevordert? Het zou mooi aansluiten bij de focus die in
de liturgie ligt op het rituele breken van het brood als de voorlaatste essenti€le handeling van
de Eucharistie, ondersteund door het ‘Lam Gods’ (zie v. 30 voor de vier essentiéle
handelingen in de Eucharistie: nemen — dankzeggen — breken — delen; deze handelingen
verschijnen ook in het laatste avondmaal en bij de wonderlijke spijzigingen in hun diverse
nieuwtestamentische varianten).



Preekvoorbeeld

Ze hadden de opgestane Heer ontmoet, de Emmaiisgangers. Op zondagmiddag, die allereerste
zondag na Goede Vrijdag. Maar een tijdlang hadden ze helemaal niet doorgehad dat Hij het
was. Dat vind ik altijd weer een spannende gedachte: ze herkenden Hem niet aan zijn uiterlijk.
Niet aan zijn kleren, niet aan zijn tred, niet aan zijn oogopslag, niet aan zijn stem. Maar w¢él
aan de manier waarop Hij het brood met hen brak. Ze hadden een tijd samen opgelopen, ze
hadden gepraat, stilgestaan en elkaar aangekeken; ze hadden Hem zelfs verteld dat er
geruchten gingen dat Jezus zou zijn opgestaan uit de dood; ze waren weer verder gelopen,
hadden Hem binnengevraagd, eten klaargemaakt. Al die tijd hadden ze wél het gevoel: dit is
bijzonder, deze ontmoeting doet iets met ons. Maar dat Hij het was, dat ze met de Opgestane
aan tafel zaten — dat drong pas door toen Hij brood nam, ervoor dankte, het brak en het aan
hen uitdeelde.

Nemen, danken, breken, delen: die vierslag komt telkens weer voor in de verhalen over Jezus.
Zo staat het er bij de wonderbare spijziging waar Jezus duizenden mensen voedt. Zo staat het
er ook bij het Laatste Avondmaal. Als Paulus aan de gemeente van Korinte instructie geeft
over hoe je in de kerk de maaltijd van Jezus viert, benoemt hij het precies zo: we denken aan
Jezus en hoe Hij het brood nam, dankte, brak, deelde.

Wat Jezus uitdeelde, was de liefde van God die Hij zelf belichaamde. Hij deelde zichzelf uit,
blijkbaar heel tastbaar voor de mensen die erbij waren. Hij deelde niet iets uit wat Hij
gemakkelijk kon missen, de restjes waar Hij zelf toch niets meer mee deed: Hij deelde echt
zichzelf uit, Hij legde zijn hele ziel en zaligheid in het brood, en in de woorden die Hij erbij
sprak.

Breken en delen — veel dingen kun je niet delen als je ze heel wilt houden. En veel kun je niet
weggeven als je jezelf heel wilt houden. Jezus heeft zichzelf niet heel gehouden. Om zijn
leerlingen ervan te verzekeren dat Gods liefde ons zelfs door lijden en dood heen draagt, heeft
Hij zijn eigen heelheid opgegeven. Hij heeft zich laten breken om het leven uit te kunnen
delen.

In minder heftige mate kennen we dat misschien wel allemaal: om anderen te kunnen geven
wat je ze heel graag wilt geven, moet je zelf iets opgeven, van iets afzien. Je eigen gave
leventje moet soms gebroken worden om te kunnen uitdelen wat je anderen gunt. Je tijd, die
je soms zo graag helemaal voor jezelf zou hebben: daar breek je een stuk af voor je kinderen
of kleinkinderen, een stuk voor je ouders, stukken voor buren en vrienden, een stuk voor de
kerk of de vereniging. Breken en uitdelen, je doet het met je tijd, met je geld, soms ook met je
zielenrust. Het is de beweging van Christus, de beweging van God.

We horen in de Paastijd dat de opgestane Heer zijn wonden laat zien. Hij heeft niet zijn
gebroken lichaam ingewisseld voor iets nieuws. De sporen van zijn gebrokenheid blijven
bewaard, ze zijn als het ware opgenomen, geintegreerd in zijn nieuwe heelheid. Het nieuwe
leven is niet alsof er nooit wat gebeurd is. Het nieuwe leven tilt alles wat er gebeurd is op en
geeft het glans.

Het doet me denken aan die Japanse manier om met gebroken aardewerk om te gaan — dat
heet kintsugi. De lijmnaden worden niet onzichtbaar gemaakt, maar juist extra zichtbaar, de
breuklijnen aangezet met goudverf of zilververf. Wie kintsugi beoefent, realiseert zich al
doende dat elke breuk ook iets toevoegt aan het leven. Er is niet alleen een verloren heelheid



die nooit meer terugkomt, maar ook een nieuwe heelheid waarin de breuklijnen en de
opgelopen wonden worden geéerd. De littekens van de Heer zijn eretekenen geworden.
Sommige pijnpunten in je eigen geschiedenis zijn ankerpunten geworden. Je hebt geleden,
maar het heeft je ook gevormd.

Breken en delen. Jezus brak brood en deelde het uit, en de mensen voelden dat Hij zichzelf
uitdeelde, en mét zichzelf de liefde van God. Dat is hoe Jezus zich kenbaar maakte aan die
twee leerlingen in Emmaiis en later ook nog aan anderen. Dat gebaar is tot rituele praktijk
geworden in de eucharistie, en op allerlei manieren is het ook levende praktijk in uw en mijn
leven. De oude heelheid, die van ons ongestoorde leven, wordt stukgebroken om te kunnen
delen. Zo zijn we onderweg naar de nieuwe heelheid — niet van ons ongestoorde leven maar
van Gods rijk dat ons allemaal verbindt, met elkaar, met heel de schepping, met Christus, met
God. Lof zij U Christus!

inleiding prof. dr. Peter-Ben Smit
preekvoorbeeld dr. Piet van Veldhuizen



